UNAAT

EXCELENCIA CIENTIFICA Y ACADEMICA
CON RESPONSABILIDAD SOCIAL

' ESTRATEGIAS PARA RECOPILAR LITERATURA
_DE TRADICION ORAL

: i%?ﬂé i

David Eli Salazar Espihbid
Elsa Carmen Muhoz Romero

Fondo
Editorial

Vicepresidencia de Investigacion







TEJIENDO MEMORIAS

ESTRATEGIAS PARA RECOPILAR LITERATURA DE TRADICION
ORAL

ESTRATEGIAS PARA RECOPILAR LITERATURA
DE TRADICION ORAL

—=

-

David Eli Salazar Espinoza @ Fondo

Elsa Carmen Muiioz Romero Editorial




Titulo: Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradi-
cién oral.

Autores:

© David Eli Salazar Espinoza
© Elsa Carmen Muiioz Romero

Editado por:
©Universidad Nacional Auténoma Altoandina de Tarma, Fondo Editorial. Carretera La
Florida - Cochayoc km 2, Huancucro N°2092 Acobamba - Tarma - Junin - Pert.

Primera edicion digital, enero de 2025
130 pag.

Version digital

HECHO EL DEPOSITO LEGAL EN LA BIBLIOTECA NACIONAL DEL PERU
N°2025-13685

ISBN: 978-612-99147-4-9

Libro electrénico disponible en el Fondo Editorial - UNAAT
DOI: https://doi.org/10.61210/fondoeditorialB12-25

Proceso de revision:
Fue revisado por pares externos en modalidad doble ciego.

Revisor A:  Dr. Walter Arturo Quispe Cutipa
Revisor B: Dr. Gaston Geremias Oscategui Najera

Diseno de portada y diagramacion de interiores:
Larry Marck Chavez Santivafiez

Publicado en Peru / Published in Peru

Todos los derechos reservados. Prohibida la reproduccién total o parcial de esta obra
sin la previa autorizacién escrita del autor.



https://orcid.org/0000-0003-4509-2132
https://orcid.org/0009-0006-5534-9244
https://orcid.org/0000-0003-3228-5365
https://orcid.org/0000-0001-6154-1239

A la memoria de Zeno6n Aira Diaz, escritor autodidac-
ta, quién fue uno de los primeros que recogid literatura
de tradicion oral en Pasco a través de sus tres libros de
Fantasmandino.



RECONOCIMIENTO

Queremos agradecer profundamente, en primer lugar, a todos los
informantes orales que nos han narrado historias extraordinarias
de Pasco, aquellas que atn no han sido fijados en la escritura y que
fueron publicados por primera vez en los libros Tradicién oral de la
provincia de Pasco, Tomo I (2020) y Tradicién oral de la provincia
de Pasco, Tomo II (2020). A la Universidad Nacional Auténoma
Altoandina de Tarma, a través de su fondo editorial que nos ha
permitido publicar de manera digital en su repositorio de publica-
ciones y haya procedido a la evaluacidon de pares académicos. A
todos ellos nuestra gratitud.



RESUMEN

El presente libro tiene el propdsito de desarrollar un conjunto de
estrategias, pautas y técnicas para recopilar literatura de tradiciéon
oral dirigido a principiantes, investigadores, docentes, estudiantes
universitarios e interesados en el fenémeno literario. Ante la poca
bibliografia especializada referente al tema, se pretende, de alguna
manera, llenar ese vacio para que los lectores e investigadores pue-
dan abordar con éxito el recojo de informacién de los informantes
a través de la entrevista a profundidad o el testimonio de vida de
los narradores orales. El libro esta dividido en cuatro capitulos.
En el primero abordamos los conceptos claves de la literatura de
tradicion oral desde las definiciones contemporaneas de varios es-
tudiosos con autoridad investigativa, revisamos los antecedentes y
aportes de Finnegan, Ong, Vansina, entre otros. En el capitulo II
desarrollamos ampliamente el marco de referencia sobre los tra-
bajos de tradicién oral que se han hecho en el mundo, Latinoa-
mérica v el Pert, desde las civilizaciones antiguas hasta inicios del
siglo XXI. Referente al Pert, rastreamos desde los aportes de los
cronistas espafoles, mestizos e indios, en la colonia algunos nom-
bres como el padre Francisco de Avila, Pablo José de Arriaga v
Francisco Montecinos. En la republica se estudia a Ricardo Palma,
Clorinda Matto. En el siglo XX se resalta la figura de José Maria
Arguedas, Francisco Izquierdo Rios, Luis Valcarcel, Irma Chonati
y su equipo investigador, Enrique Ballén, entre otros. El capitulo III
desarrolla propiamente el trabajo de campo. Es la propuesta de un
conjunto de estrategias que estdn orientadas para recopilar tradi-
cién oral. Se orienta con exhaustividad y rigor académico para que
los investigadores tengan éxito en su trabajo. Dichas estrategias
se desarrollan desde antes de la investigacién, en pleno trabajo de
campo y el proceso de sistematizacion de la informacién. En el
cuarto capitulo mostramos practicas de recopilacién de tradicién
oral que han realizado los autores in situ, para el cual mostramos
dos ejemplos donde se detalla las acciones que se han llevado y se
transcriben los textos publicados. Con este trabajo, pretendemos
poner en valor los conceptos y las estrategias que proponemos y
sirva como una guia para las investigaciones que deben emprender
aquellos interesados en recopilar tradicién oral.

Palabras claves: literatura, tradicién oral, estrategias, metodologias,
trabajo de campo



ABSTRACT

This book aims to develop a set of strategies, guidelines, and tech-
niques for collecting oral tradition literature, aimed at beginners,
researchers, teachers, university students, and those interested in
the literary phenomenon. Given the limited specialized literature
on the subject, the book aims to fill this gap so that readers and
researchers can successfully approach the collection of informa-
tion from informants through in-depth interviews or the life stories
of oral storytellers. The book is divided into four chapters. In the
first, we address the key concepts of oral tradition literature from
the contemporary definitions of several authoritative scholars, re-
viewing the background and contributions of Finnegan, Ong, Van-
sina, among others. In Chapter II, we broadly develop a framework
for the oral tradition literature that has been conducted worldwide,
in Latin America, and in Peru, from ancient civilizations to the
beginning of the 21st century. Regarding Peru, we trace the con-
tributions of Spanish, mestizo, and Indian chroniclers during the
colony to some names such as Father Francisco de Avila, Pablo
José de Arriega, and Francisco Montecinos. In the republic Ricar-
do Palma and Clorinda Matto are studied. In the 20th century,
the figures of José Maria Arguedas, Francisco Izquierdo Rios, Luis
Valcarcel, Irma Chonati and her research team, Enrique Ballon,
among others, are highlighted. Chapter Il develops the fieldwork
itself. It is the proposal of a set of strategies that are oriented to
collect oral tradition. It is guided with exhaustiveness and acade-
mic rigor so that researchers are successful in their work. These
strategies are developed before the research, in full fieldwork and
the process of systematizing information. In the fourth chapter,
we demonstrate oral tradition collection practices that the authors
have carried out in situ, for which we show two examples where
the actions that have been carried out are detailed and the publi-
shed texts are transcribed. With this work, we intend to highlight
the concepts and strategies that we propose and serve as a guide
for the research that should be undertaken by those interested in
collecting oral tradition.

Keywords: literature, oral tradition, strategies, methodologies, fieldwork



INDICE

CAPITULO I

LA TRADICION ORAL O LITERATURA DE TRADICION ORAL................... 11
1.1. La tradicién oral en el contexto de la sociedad contemporénea................. 11
1.2. La tradicioén oral, literatura oral u oralidad literaria...............ccocoeviiiniinio. 14
1.3. Literatura oral o literatura de tradicion oral..............cccooiiiiiiiiiiiiiini, 16

CAPITULO II
MARCO DE REFERENCIAS DE TRABAJOS SOBRE TRADICION ORAL......21

2.1. Los primeros referentes. ............oviueiiii i 21
2.1.1. De las civilizaciones antiguas hasta el siglo XVIIL......................... 21
2.1.2. Del romanticismo europeo a los trabajos de campo.................... 25
2.1.3. El siglo XX: Los estudios contemporaneos....................cc....c...... 28
2.2. Los estudios de tradicién oral en Latinoamérica................cc.ccoeeiieiinnnnn.. 35
2.2.1. Proceso de colonizacién y resistencia cultural............................. 35
2.2.2. Enfoque de los investigadores latinoamericanos sobre tradicion
o) =1 FE PO URPPPR 38
2.2.3. Los principales investigadores..................ccoooieiiiiiiiiiiiieieen. 40
2.3. Los estudios de tradicién oral en el PerQ................coooooiieiiiiiiiiinnn. L, 44
2.3.1. Cronistas espanoles.............cooviiiiiiiiiiii e 45
2.3.2. Cronistas mestizos e indios..............c..eeeiiiiiiiiiiiiiiiiieeieeen 49
2.3.3. Los trabajos de tradicién oral en la colonia........................ooccoee. 59
2.3.4. ELSIglo XIX .. oo 63
2.3.5. ELSIGlo XX . oo 67
CAPITULO III
ESTRATEGIAS METODOLOGICAS PARA RECOPILAR TRADICION ORAL.....
................................................................................................................. 77
3.1. Consideraciones preliminares...................coooiviiiiiiiiiiiiiiie e 77
3.2, PrOPOSItO. ..o 81
3.3. Delimitacidn y alcancCe................oooiviiiiiiiiii e 81
3.4. El trabajo de cCamPO..........coouiiiiie e 82
3.4.1. Etapa de planificacion.............ccooeiiiiiiiiiiiiiie e 82
a. Delimitar los propésitos de la investigacion............................. 82
b. Establecer la performance.............cccooooiiiiiiiiiiiiiiiieie 83
c. Determinar el territorio de la investigacion............................. 84
d. Informacién sobre la zona de estudio...................ccoeeeiiieiinnn. 84
e. Identificaciéon de informantes potenciales............................... 86
f. Revision de las fuentes existentes..................ccccooeeeiiiiieiiinnn.... 86
g. Revision de la teoria literaria sobre tradicién oral.................... 87
h. Preparar la logistica técnica..............oeevviereiiiiieiiiiieeiiieeeeenn. 87
3.5. Desarrollo de la investigacion: trabajo de campo...............coeevviiieiiniiinn.. 88
3.5.1. Preparar al equipo tECNICO..........ovviiiiieeieeee e 88
3.5.2. Acercarse al informante con empatia..............ccccoeevvieeiiiiieeiinnn... 91

3.5.3. Del sistema de grabacion................coeeeueeiiiiiiiieiiiieiie e 91



S.5.4. De 1a DItACOTA. .. ee e 92

3.5.5. ;Qué se debe preguntar al informante?........................ccoooiieeinn. 94
3.6. Proceso de sistematizaCion.................ooeiuiiiieiiii i 95
3.6.1. Registro del inventario...............cccoooeiiiiiiiiiiie e 95
3.6.2. Transcripcion de los audios................eeeiiiieiiiiineiiiiie e, 96
3.6.3. Sistematizar los textos orales...............ccoccoeiiiiiiiiiiiiiiii 98
3.6.4. Correccidon de estilo...............ooiiiiiiiiiiiiii 100
3.7. El comPromiSo GtiCO. ... ....oovuiiiiiie e 101
3.8. Consideraciones finales. .................oeiiiiiiiiiii e 102
CAPITULO IV
PRACTICAS DE RECOPILACION DE TRADICION ORAL.......ccccceveveeenenn. 103
4.1. Informacioén del trabajo de campo...........ccccovveeiiiiiiiiiieiee e 103
4.2. Registros del trabajo de campo............cccovveiiiiiiiiiiiiieeiiiee e 105
4.2.1. Tradicion oral 1........cccooiiiiiiiii e 105
a. Titulo inicial: El diablo de Cochacharao................................... 105
b. Titulo final: El supay y el pescador (Version publicada).............. 109
4.2.2. Tradicidn oral 2.........ccoooiiiiiiii e 115
a. Titulo inicial: Historia del condenado.....................coooiiiinnii, 115
b. Titulo final: El condenado ladrén (Version publicada)................ 116
CONCLUSIONES.......ooiiii e 119
Galeria de fotografias de los autores realizando entrevistas a los
NArradores OTales............coiuuiiiiii e 121

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS...........cviiiiiiioieeeeeeeeeeeeeeee 124



CAPITULO |

LA TRADICI(’,)N ORAL O LITERATURA
DE TRADICION ORAL

1.1. La tradicion oral en el contexto de la sociedad
contemporanea

El avance de la ciencia y la tecnologia en la era de la globalizacion
y la post modernidad, ha llevado a la humanidad a insertarse casi
con obligacién al mundo digital y virtual que se vive actualmente.
Dependemos en parte del uso y dominio de la computadora por-
tatil para redactar documentos, de las lineas de internet para tener
la informacién a la mano, de una Tablet o un smartphone para
planificar nuestras actividades. El celular con todos sus aplicativos
y softwares se ha convertido en el objeto indispensable de nuestras
vidas, a tal punto, que nos sentimos inseguros e incomunicados
cuando no tenemos en nuestras manos este aparatito digital que
convive con nosotros. Es de uso cotidiano para acelerar nuestras
vidas v ya casi dependemos del objeto para pagar la cuenta en el
restaurant, el grifo, el hotel, los supermercados, entre otros ser-
vicios; incluso un taxi o colectivo con sumas tan pequefas de van
mas de un sol de depésito. Los seres humanos nos comunicamos
mas por la red social que oralmente, la virtualidad se ha convertido
en uso cotidiano por las instituciones para impartir conferencias,
clases, reuniones familiares y cualquier otro acto virtual en vivo y
en directo. Las personas de este tiempo pasan mas en un dialo-
go entre él y su celular y destinamos menos tiempo para dialogar
directamente con las personas. La individuacién es la conducta
personal mas practicada en esta sociedad que corroe la charla y el

11



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

debate que practicaban nuestros padres y abuelos.

Sin embargo, este cambio vertiginoso de conducta de las perso-
nas en la era actual que es resultado del avance tecnolégico no ha
mellado las grandes practicas de comunicacién y solidaridad que
todavia se mantiene viva en las comunidades campesinas, rurales
e indigenas del Pert. La resistencia a perder conductas ancestrales
de comportamiento es una practica constante que se visualiza en
las comunidades andinas y rurales, extendiendo a los habitantes del
mundo andino, afroperuano y caribefio. Existe atin experiencias
de preservacién de las culturas ancestrales, gracias a la resistencia
de los pueblos aborigenes que practican sus costumbres contra la
agresion cultural que viene supuestamente de una cultura superior
o pretenden imponer sus modos de vida en nombre del mundo
global y la internacionalizacion.

Esta resistencia cultural se aprecia con mayor nitidez en la tradicién
oral, en ese legado cultural ancestral que las comunidades siguen
manteniéndolo vivo y van transmitiendo ese saber de generacién
en generacion para sostener sus formas de vida y no ser tras-
gredidos, violentados o deformados por la cultura dominante que
quiere imponer sus conocimientos en nombre de la civilizacion y
la modernidad. De alli que, hoy en dia, los pueblos aborigenes exi-
gen a los abanderados de la ciencia la tecnologia y la innovacién a
ampliar su vision del mundo para ser incorporados, asimilados en
ese mundo global respetando su legado cultural y en pleno didlogo
con las otras culturas de los pueblos.

La tradicidn oral, segin la UNESCO, “es el conjunto de conoci-
mientos, costumbres, relatos, canciones, mitos y saberes transmiti-
dos de generacion en generacion por medio de la palabra hablada
(Tes Nehuén, 2025). Jean Vensina (1985), uno de los mas desta-
cados tedricos respecto a la tradicién lo define de manera general
como “mensajes verbales que son declaraciones transmitidas des-
de el pasado mas alla de la generacion actual” v debe haber trans-
misién de boca en boca a lo largo de al menos una generacién
[...] El mensaje debe consistir inicamente en declaraciones orales

12



habladas, cantadas o pronunciadas con instrumentos musica-
les”. Edgardo Civallero (2008), sefala que “representa la suma
del saber-codificado bajo forma oral- que una sociedad juzga
esencial y que, por ende, retiene y reproduce a fin de facilitar
la memorizacion, y a través de ella la difusién a generaciones
presentes y futuras”.

Las practicas de conservaciéon de la riqueza cultural de un pue-
blo ha sido un mecanismo clave de preservacion cultural en
las sociedades sin escritura o con escasa alfabetizacién. Pero
a la vez ha permitido conservar la identidad colectiva, la his-
toria viva de sus pobladores y las creencias de una comunidad
a través del tiempo. Muchos de estas comunidades, como las
andinas, amazonicas, afroperuanas y pueblos costefios cerca al
mar han tenido a sus narradores orales que se han encargado
de mantener la memoria colectiva de su comunidad y con el
paso del tiempo, estas narrativas se han enriquecido gracias
al ingenio de sus pobladores y eso constituye la tradicién oral
como una forma viva de memoria social y patrimonio intangi-
ble de los pueblos. La tradicién oral es una forma esencial de
transmision cultural que se caracteriza por su dinamismo, su
capacidad de adaptarse al medio social y su fuerte carga emo-
cional v simbdlica de sus interlocutores.

Jean Vansina (1985) propone algunas caracteristicas esencia-
les como: (1) La tradicién oral como proceso dinamico, quiere
decir un proceso continuo de transmision verbal en el tiempo;
cada texto oral es una representacion del momento en que se
produce la version oral, dentro de ese proceso, ese texto esta
influido por el contexto social, la memoria colectiva y la forma
de transmision lingliistica. (2) La necesidad de un enfoque cri-
tico y contextual. Subraya que aunque la tradicidn oral es una
fuente valida para la historia; no obstante, demanda aplicar el
mismo rigor metodolégico que cualquier otra fuente histérica.
Pone en advertencia que los historiadores deben acercarse a
los textos orales con cautela, comprendiendo profundamente

13



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

la cultura del pueblo objeto de estudio para analizar e interpretar
su contenido con un alto grado de razonabilidad. (3) La tradicién
oral como definicién funcional; quiere decir que las otras discipli-
nas como lingtiistica, la sociologia, o el estudio de las artes verba-
les, tienen sus propios conceptos adaptados a sus intereses, y por
ende, no es igual estudiar el texto oral desde la mirada de un lin-
gliista, historiador, antropélogo, estudioso del arte. Todo se debe
a como interpretar, segin las disciplinas, la dimension estética del
relato oral.

1.2. La tradicion oral, literatura oral u oralidad litera-
ria

En los tratados y antologias sobre tradicion oral, el campus de estu-
dio sélo estaba delimitado de manera prioritaria a los mitos, cuen-
tos y leyendas de un pueblo desde su perspectiva narrativa; quiere
decir que, en los textos orales se podia identificar sélo narrativas
que circulaban en los pueblos, alguna historia que de manera colec-
tiva era narrada por los pobladores de una comunidad. A esta agru-
pacion de textos se denomind “literatura oral” cuyo término fue in-
troducido por el francés Paul Sebillot quien, a finales del siglo XIX,
traté de establecer un concepto y ampliar la gama de expresiones
orales que se agruparian en la literatura oral designando a “toda
clase de enunciados metafdricos que sobrepasaran el alcance de
un didlogo entre individuos: cuentos, canciones infantiles, chistes y
otros discursos tradicionales, pero también los relatos de antiguos
combatientes [...] y tantas narraciones muy caracteristicas entrela-
zadas con nuestra habla cotidiana” (Granados y Cortéz, 2016).

Desde inicios del siglo XX, algunos estudiosos agrupaban todos los
textos orales que contienen historias como literatura oral, dado a
su caracter narrativo en que se una trama que narrar. La literatu-
ra oral, entendida en su acepcién mas general, tal como lo define
Granados y Santiago (2018) “esta conformada por discursos que
tienen como soporte la voz, la expresion corporal y la memoria. Su
ejecucion, sucede en momentos y espacios consensuados de forma
Gnica e irrepetible, determinada por su contexto de produccion.

14



Capitulo I: La tradicion oral o literatura de tradicion oral

Esta literatura cumple, ademas, una serie de funciones sociales:
sanar, festejar, recordar, entretener, ensefar, reforzar la identidad
de una comunidad, etc. Se genera en actos comunicativos en los
que siempre estan presentes un emisor y un receptor, aunque a
veces solo de forma simbdlica, como en el caso de las oraciones,
los conjuros las maldiciones. Transmite de forma eficaz el sistema
de conocimientos, valores, normas y creencias compartidos por
una colectividad vy sirve, como accién, para configurar el mundo
que habita”.

Mas tarde, Walter Ong en su clasico libro Orality and Literacy: The
Technologizing of the Word Oralidad y Literatura (1982) plantea
la reorientacién del concepto de literatura oral en la que prefiere
denominar “Oralidad literaria” en la que plantea cémo la oralidad
misma configura el pensamiento, la memoria y la creaciéon verbal.
Para él existen dos momentos y niveles: Una oralidad primaria
donde la cultura oral se desarrolla sin conocer la escritura; todo
conocimiento se transmite de boca a boca. El lenguaje es sonoro y
efimero: no hay “texto” fijo, sino palabras que existen solo cuan-
do se pronuncian. La memoria se apoya en férmulas repetitivas,
ritmos, proverbios y narrativas ciclicas. La palabra tiene un carac-
ter magico, performativo. (p. 34): Asimismo, existe una oralidad
secundaria: Oralidad en sociedades letradas, mediada por tecnolo-
glas (radio, TV, Internet). Es consciente de la escritura, el habla ya
no es pura, sino que adopta estructuras de la cultura escrita Para
Ong, la oralidad es el marco mental y social; la literatura oral es
su manifestacion artistica. (Ong, 1982, p.136). No obstante, hace
una salvedad y complementa su reflexion cuando afirma que la
oralidad v la escritura no son opuestas, sino complementarias: la
escritura conserva, pero también “tecnologiza” la palabra. Su gran
aporte a los estudios sobre la oralidad ha marcado en los futuros
investigadores porque para Ong, la oralidad literaria no es solo el
arte verbal oral (literatura oral), sino el sistema cultural, cognitivo
y expresivo que define coémo las culturas orales piensan, narran y
transmiten. Su gran aporte es mostrar que la escritura transforma
la conciencia, y que incluso nuestra forma de hablar hoy (oralidad
secundaria) estd marcada por la escritura.

15



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Sin embargo, con el paso del tiempo, con el avance de los estudios
en las ciencias sociales, el marco que comprende su estatuto tedri-
co ha crecido y nuevas formas de comunicacién oral han ingresado
a formar parte de él. Para la UNESCO, la tradicién oral, el ambito
“tradiciones y expresiones orales” abarca una inmensa variedad de
formas habladas; aparte de los géneros considerados anteriormen-
te (cuentos, mitos y leyendas) ahora forman parte de él los prover-
bios, adivinanzas, canciones infantiles, cantos, poemas épicos, sor-
tilegios, plegarias, salmodias, representaciones dramaticas, entre
otros. Las tradiciones y expresiones orales sirven para transmitir
conocimientos, valores culturales y sociales, y una memoria colec-
tiva, son fundamentales para mantener vivas las culturas.

1.3. Literatura oral o literatura de tradicién oral

Durante mucho tiempo, se ha utilizado (y se sigue utilizando) el
término de literatura oral para designar a los textos orales, espe-
cialmente narrativos que comprenden los géneros como el cuento,
mitos, leyendas, poemas y otras formas artisticas que se manifies-
tan de manera oral; no obstante, estos conceptos han evolucio-
nado con el tiempo y se ha ampliado los marcos de referencia e
incorporacion de otras formas orales que una comunidad expresa
en su vida cotidiana. La ampliacién de méas formas orales de co-
municacidén que un pueblo transmite ha dado pie para establecer
limites entre lo que realmente significa “literatura oral” o “tradicion
oral”. Seglin algunos estudiosos del género, sostienen que ambos
términos, literatura oral y literatura de tradicién oral, se refieren a
la misma categoria de textos transmitidos de forma verbal de gene-
racién en generacion dentro de una comunidad, pero a la vez, esta-
blecen su diferencia: El término literatura de tradicién oral enfatiza
la transmisién vy la continuidad de la tradicién a lo largo del tiempo,
mientras que literatura oral se centra mas en el soporte de la voz y
la memoria como principal medio de creacién v difusion.

Sin embargo, en necesario hacer esta diferencia para establecer los
campos de estudio y no llegar a la confusién de que ambos térmi-

16



Capitulo I: La tradicion oral o literatura de tradicion oral

nos se refleren a la misma cosa; es necesario entender que la lite-
ratura oral, tal como lo define Finnegan, “puede describirse como
aquella literatura compuesta y transmitida por la palabra hablada
y recibida por oyentes; comprende un amplio rango de géneros
—cuentos, poemas, proverbios, cantos, discursos— cuya existen-
cia depende del acto oral de comunicacién” (Finnegan, 1970, p.
16). Bauman va a ser mas especifico e involucra la palabra “arte
verbal” inclinando su postura por un criterio mas literario cuando
manifiesta: “Entiendo por literatura oral, o arte verbal, no un cor-
pus fijo de textos, sino una forma de performance: el modo en que
los hablantes realzan y enmarcan su discurso como arte dentro de
un evento comunicativo” (Bauman, 1975, p. 293). Jhon Foley va
reforzar la postura literaria de Bauman definiendo a la literatura
oral como “una forma artistica con reglas propias: un sistema de
férmulas, patrones y convenciones que operan en un medio de
transmision y recepcién oral; no es un texto escrito, sino una poé-
tica de la performance” (Foley, 2002, p. 7).

El concepto de “tradiciéon oral” va mas alla de solo la expresion
artistica o el relato oral o el cuento, mito o leyenda que un pueblo
expresa oralmente. La tradicién oral vendria ser un concepto mas
moderno de la conservacién y memoria de un pueblo que no ha
sido fijado en la escritura, amplia la perspectiva de la literatura oral
y sus propositos son mas amplios. Jan Vansina define a la tradi-
cion oral como: “Todos los testimonios transmitidos verbalmente
de una generacién a otra. Se trata de mensajes hablados, decla-
rados como verdaderos por la comunidad, que refieren al pasado
histérico mas alla de la experiencia individual, y cuya transmision
asegura su permanencia a través del tiempo” (Vansina, 1965, p.
27). Quiere decir que, en el concepto de Vansina, se amplia las
formas orales que existen en la comunidad hablada como la his-
toria y no solo la literatura; con ello, la ampliacién del universo de
las narrativas orales ya no es de exclusividad de la literatura, sino
puede ser tratada desde distintos campos de estudio como la his-
toria, la antropologia, la etnografia, la sociologia y las semiéticas.
La tesis de Vansina es ampliada y reforzada por otros estudiosos
como Walter Ong, aunque no siempre usa la férmula “tradicién

17



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

oral” como concepto aislado, pero desarrolla una definicién clara
de lo que significa cuando sostiene que ““La tradicidn oral es la
transmision de conocimiento, arte y valores por medio de la pa-
labra hablada, en comunidades cuya memoria colectiva descansa
en férmulas, ritmos y narraciones que sustituyen a la escritura.
En una cultura oral primaria, todo lo que se preserva debe existir
en la interaccién humana viva y enunciada” (Ong, 1982, p. 41).
Consideramos que el aporte de Ong es valiosa en el sentido que
contrasta con claridad oralidad-escritura y formula tres claves para
su entendimiento: Diferencia entre oralidad primaria (culturas sin
escritura) y oralidad secundaria (uso oral en culturas con escritura
y medios), define la tradicién oral como un modo de conocimiento
y memoria social, no solo como transmisién de relatos y destaca
la dependencia de férmulas, ritmo y repeticién para garantizar la
permanencia de la informacion.

Frente a todo lo dicho, Gonzalo Espino (2010) sostiene que “la
tradicion oral es el conjunto de practicas verbales comunitarias me-
diante las cuales relatos, mitos, cantos, memorias y saberes cul-
turales se transmiten de generacién en generacién en contextos
hablados, mediadas por la memoria colectiva y conlleva tensiones
con la escritura, el olvido v las estructuras del canon literario, sien-
do un acto situado en contextos culturales especificos andinos.”

Entonces, siguiendo a estos estudiosos, nos inclinamos por esta-
blecer estas diferencias entendiendo a la literatura oral como los
textos orales con intencién artistica y més bien la tradicién oral
como la memoria colectiva de un pueblo. No obstante, la tradi-
cién oral es un concepto mas amplio que involucra a la literatura
y su estudio puede ser desde distintos enfoques de investigacion;
no sdlo es exclusivo de la literatura, puede abarcar otras areas del
conocimiento como la antropologia, la etnografia, la sociologia, la
lingtiistica y demas ciencias sociales.

No obstante, para los intereses de este estudio, mas bien utilizar
la denominacion de “Literatura de tradiciéon oral”; quiere decir,
los textos orales que tienen intencionalidad artistica conformada

18



Capitulo I: La tradicion oral o literatura de tradicion oral

por narrativas cuyas versiones de los narradores orales formarian,
en primer orden, los cuentos, mitos, leyendas orales; los poemas
orales o canticos populares, los testimonios de vida, las anécdotas,
sentencias, dichos; entre otras formas.

Lo que propone este libro es este marco que comprende la litera-
tura de tradicién oral, su orientacién va a aquellos que intentan re-
coger narrativas orales desde el enfoque estético. Entendemos que
un solo texto oral, recogido, inventariado en este contexto contem-
poraneo, puede ser estudiado desde la literatura, la lingtiistica, la
antropologia, la etnografia y otras ciencias sociales; sus resultados
van arrojar diversas miradas interpretativas; a la perspectiva de este
libro, interesa el campo de estudio de la literatura.

19






CAPITULOII

MARCO DE REFERENCIAS DE
TRABAJOS SOBRE TRADICION ORAL

2.1. Los primeros referentes

2.1.1. De las civilizaciones antiguas hasta el siglo XVIII

La recopilacion de la tradicién oral no es de estos tiempos; por el
contrario, ha sido una actitud de muchos hombres en el mundo
antiguo. La conciencia de recoger textos orales que circulaban en
los pueblos y que se difundian de manera oral, fijar esos textos en
la escritura, ha sido para muchos poetas y narradores, un acto
ético con su comunidad y registrar la memoria colectiva de sus
pueblos. Los ejemplos mas claros del mundo antiguo son los regis-
tros de literatura de tradicién oral mas emblematicas como en la
Mesopotamia del siglo XVIII a.C. se registra el gran Poema de Gil-
gamesh, primera gran epopeya escrita, cuya base de su escritura
procede de los cantos y relatos orales de las poblaciones sumerias
y acadias. Luego en la India (desde el 1500 a.C. en adelante), los
famosos textos religiosos Los Vedas que se transmitieron de for-
ma oral durante siglos antes de fijarse en la escritura del sanscrito.
La comunidad hebrea, en el Israel antiguo (s. VIII-II a.C.) un texto
clave de la religion judia, La Biblia hebrea (Tanaj) recoge relatos,
genealogias y proverbios que antes circularon oralmente entre las
tribus de Israel. En el oriente, en China, el gran Confucio (s. VI
a.C.) y sus discipulos recopilaron proverbios, canciones y méaximas
orales en colecciones como el Shijing (Libro de las odas).

Sin embargo, la sistematizacién mas ordenada y con un espiritu
estético de relato oral se produjo en la Grecia antigua. Uno de los
autores mas representativos fue Homero a quién se le atribuye la

21



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

autoria de estas dos monumentales epopeyas que la humanidad
mantiene vigente hasta la actualidad: La Iliada y La Odisea (s. VIII
a.C.). Empero, estas obras no son de autoria creativa del gran Ho-
mero, sino que, en la Grecia de aquellos tiempos, esta historia cir-
culaba de manera oral a través de una larga tradicion de los aedos
y las rapsodas que eran los cantores populares de los pueblos y
que llevaban a las villas y ciudades espectaculos donde incorpora-
ban la narracién de historias famosas que la poblacién conservaba
en su memoria; los aedos componian y recitaban poesia épica y
lirica acompanandose con instrumentos musicales (como la lira
o la férminx), mientras que la funcién de las rapsodas era recitar
los poemas homéricos, dandole una aureola poética, un estilo de
narracion. Las historias de La Iliada y La Odisea, en distintas ver-
siones, circulaban como literatura de tradicién oral; habia una his-
toria matriz que guiaba la trama de la historia, pero que cada aedo
se la ingeniaba para narrar el texto oral en la que ponia su ingenio
y su creatividad. Homero es considerado un aedo ya que ordend
esta historia oral, le dio estructura, lenguaje artistico; utilizé formas
narrativas propias de la literatura como el conlflicto, la tensién, el
climax, el desenlace; en otras palabras, las técnicas primarias que
la novela moderna ha perfeccionado. Por ello, Homero es uno
de los primeros recopiladores de la tradicién oral que publicé dos
epopeyas basadas en los textos orales que circulaban oralmente
en la comunidad griega.

No obstante, No sélo Homero fue el gran aedo, sino que esta tarea
de recopilar tradicion oral lo hicieron poetas y narradores como
Hesiodo (s. VIII-VII a.C.), autor de Teogonia y Los trabajos y los
dias. Su obra cristaliza en escritura mitos, genealogias divinas y re-
franes campesinos de origen oral. Afios después surgié Herdédoto
(s. Va.C.) a quién llamaban el “padre de la historia”, en cuya obra
incluye no solo relatos histéricos, sino también mitos, leyendas y
tradiciones orales recogidas durante sus viajes por Grecia, Egipto
y Asia Menor. En ese mismo periodo, aparece el gran Platon (s.
V-1V a.C.), si bien su campo de estudio fue la filosofia, en su obra
Dialogos hace una reflexion sobre la oralidad de los poetas rapso-

22



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

dicos, que a la vez recogi6é otros textos como los mitos tradiciona-
les. Precisamente es a través de Platén que se conoce la historia
mitica de La Atlantida en Timeo y Critias. Por tanto, En el mundo
antiguo, no existian los “folkloristas” como los hay en la moder-
nidad, pero si hubo escribas, poetas e historiadores que fijaron en
la escritura los mitos, epopeyas, cantos y proverbios orales de sus
pueblos.

Ya en la edad media, un texto clave de autor anénimo que circuld
a partir del afio 1280 a 1300 y que se difundié por toda Iltalia fue
el II Novellino publicada en lengua vernacula toscana con el titulo
original de Le cento novelle antiche (Las cien novelas antiguas)
cuya primera edicién impresa se dio en 1525. El texto recoge tex-
tos orales de una cultura narrativa mixta con gran influencia de la
tradicion oral (anécdotas, refranes, relatos fantasticos y de astucia)
como también incorpora aportes de fuentes escritas, especialmen-
te de relatos orientales transmitidos que circulaban en los caminos
y rutas medievales. Estos relatos del Novellino eran narrados por
la poblaciéon de manera oral antes de fijarse en prosa escrita; por
eso la obra es un testimonio valioso para estudiar la transicién oral
de los pueblos europeos. Entre los textos que contiene esta obra
se encuentran anécdota e historias breves incluido una moraleja,
cuentos de astucia y engaino, relatos de amor, pasién y engano,
relatos sobrenaturales y de miedo, refranes, sentencias populares;
toda una gama de tradicidn oral que circulaba en Italia y otros pue-
blos europeos. Muchos estudiosos afirman que el gran Boccacio,
reutilizé los textos de Il Novellino para escribir algunos cuentos de
El Decamerén (1353). Precisamente, este libro escrito por Gio-
vanni Boccaccio esta profundamente ligado a la tradicién oral, en
la que no solo recoge cuentos populares, exemplas y anécdotas
que circulaban en la Europa medieval, sino que ademas conserva
férmulas, giros y estructuras propias de la oralidad. Las exemplas
eran relatos breves con una finalidad moral y didactica usado ge-
neralmente por predicadores para ilustrar discursos o ensefianzas
a una comunidad de oyentes. Algunos textos claves que contiene
El Decameron provienen de la fuente oral, entre las mas popula-

23



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

res podemos citar: “Cuento de Ser Ciappelletto”, donde un picaro
blasfemo y estafador se convierte en “santo” tras su muerte, gracias
a una confesion falsificada; Cuento de “Andreuccio da Perugia”,
donde un comerciante ingenuo es enganado en Napoles, cae en
un pozo, luego en una tumba v al final logra escapar con un anillo;
Cuento de “Ghismonda y Guiscardo” que es un relato tragico de
amor secreto entre noble y plebeyo, descubierta y castigada por
el padre. Por tanto, el gran Boccacio se nutrié de la fuente oral,
de los textos que circulaban en la Europa occidental y que venian
también del oriente; ordenadas, sistematizadas y reformuladas por
la gran capacidad creativa de su autor.

En las postrimerias del siglo XVII, en Francia surge la figura de
Charles Perrault (1628-1703) uno de los mas grandes escritores
cuya obra marcd profundamente el crecimiento de la literatura
infantil. Su obra maés influyente: Histoires ou contes du temps pas-
sé, avec des moralités (Paris, 1697), conocida como Cuentos de
mama ganso. Segln sus mas asiduos criticos, Perrault no “inven-
t6” estos relatos, sino que los recogio (a veces de criadas y nodrizas
campesinas, a veces de compilaciones previas de tradicién popu-
lar) vy los fijé en lengua culta francesa, anadiéndoles moralejas en
verso. La mayoria de los cuentos méas famosos de Perrault tienen
su origen en la tradicidn oral europea; por ejemplo: “Caperucita
Roja” (1697) cuya trama relata a una nifa vestida de caperuza
roja va a visitar a su abuela llevando una cesta, en el trayecto se
encuentra con un lobo astuto, el animal engafna a la nifia, llega
antes a la casa de la abuela, la devora y cuando llega la nifia, tam-
bién se la come (esta es la version tradicional, aunque en la version
moderna, llegan los campesinos para salvar a la nifia y apalear al
lobo). Con este cuento, el autor quiso realizar un puente entre la
tradicién oral campesina v la literatura cortesana. La historia pro-
cede de los cuentos populares que circulaban en la tradicién oral
francesa e italiana donde “una nifia era devorada por el lobo”.
Jack Zipes (1993) sostiene que Perrault advierte sobre los peligros
de la ingenuidad vy la desobediencia, mostrando cémo la nifia, al
confiar en el lobo, termina devorada. El cuento se convierte en

24



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

una alegoria moral sobre la prudencia v los riesgos del exceso de
conflanza; asimismo, analiza cébmo Perrault modela el cuento para
una audiencia cortesana y enfatiza la funcién moral y social de su
version (Perrault “molda” el personaje vy la lecciéon para el publico
de la corte).

El mismo procedimiento que hace en “Caperucita roja”, también
lo realiza en cuentos como “La Cenicienta” que procede de los
relatos populares existentes en Europa y Asia, de la joven maltra-
tada y reconocida por un objeto (zapato, anillo, vestido). Versiones
orales existen en Asia y Europa donde el autor adapta al gusto
cortesano, anadiendo elementos de magia (hada madrina, carruaje
de calabaza, etc.). “La Bella Durmiente del bosque” (La Belle au
bois dormant), cuento que circulaba en tradicién oral y también
en colecciones italianas como Lo cunto de li cunti de Giambattis-
ta Basile (1634-1636), el “suefo largo” y el “beso del principe”
aparecen en multiples variantes. “Pulgarcito” (Le Petit Poucet) es
un cuento europeo de nifios abandonados por sus padres y en-
frentados a ogros o gigantes que ya era narrada por varios pobla-
dores de la Europa del renacimiento y del siglo XVI. En suma, la
tradicién oral fue la fuente viva que recred Perrault v con su gran
capacidad creadora adaptd, refiné estos textos populares para la
gran corte y la nobleza francesa.

2.1.2. Del romanticismo europeo a los trabajos de campo

A inicios del siglo XIX, en Alemania, surgen los hermanos Grimm
(Jacob y Wilhelm) publicando el famoso libro: Kinder- und Haus-
maérchen (Cuentos de la infancia y del hogar). Es un extraordina-
rio libro al que se denominé “cuentos de hadas aleméan de tradi-
cién oral”, recopilado por los hermanos Grimm, Jacob y Wilhelm,
cuyo primer volumen se publicé en Berlin en 1812 y el segundo
volumen en 1815. Los Grimm publicaron siete ediciones del libro,
siempre en dos volimenes y con varias modificaciones, la Gltima
se publicé en 1857 en Gottingen, en la que se retine 211 cuentos.
A esta coleccion también se le conoce cominmente como “Cuen-

25



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

tos de hadas de los hermanos Grimm”. La actitud fundamental
de estos dos hermanos fue recolectar los cuentos populares de
tradicion oral de Alemania, su tierra natal para fijarlos en la escri-
tura. Asi quedaron marcados cuentos como: “Hansel y Gretel”,
“Blanca nieves y los siete enanitos”, “El lobo y los siete cabiritillos”,
“Los musicos de Bremen”, entre otros. La actitud de los hermanos
Grimm fue un acto moral con su pueblo que permitié que los rela-
tos que solo circulaban de forma local o familiar no se perdieran.
Su trabajo de etndgrafo es reconocible; pero a la vez, su intension
estética literaria; los textos orales fueron enriquecidos, recreados
por la capacidad creativa de los autores; textos con intencionalidad
estética cuya finalidad fue otorgar a la comunidad de lectores tenga
un texto que narre una historia imperecedera. Asimismo, no solo
recopilaron material folclérico, sino que también moldearon lo que
hoy entendemos por cuento de hadas literario, influyendo en ge-
neraciones de narradores y en el nacimiento de la idea misma de
“cuento para ninos”.

Mas adelante, John Francis Campbell (1821-1885) trabajé en este
campo con mayor conciencia de una investigacion etnografica,
hizo la recopilacion sistematica de cuentos de tradicién oral de las
tierras altas de Escocia. Publicé su libro Popular Tales of the West
Highlands en dos periodos (1860 — 1862). Su obra comprende
cuatro volimenes que contienen alrededor de 115 cuentos, en-
tre ellos variantes célticas de motivos universales (héroes encan-
tados, animales parlantes, pruebas magicas, relatos etioldgicos,
entre otros). Campbell viajé por las Highlands vy las islas Hébridas,
donde recogié directamente los relatos de boca de campesinos y
hablantes de lengua nativa escocés. muchos textos los transcribid
en gaélico original y luego los tradujo al inglés, preservando el va-
lor lingtiistico y cultural de la narracién. Luego buscé salvar de la
desaparicidén un repertorio oral amenazado por la modernizacién
y la pérdida de las lenguas celtas, haciendo el trabajo de lingtiista
y etnégrafo. El folclorista J. Rankin (1990) sostiene que “Camp-
bell’s Popular Tales of the West Highlands represents one of the
most important collections of Gaelic oral narratives ever made,

26



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

preserving for posterity a treasury of myth and legend that might
otherwise have been lost.” (p.45). Entres los mas famosos textos
orales que recopild6 Campbell podemos citar a: “El dragén v el
héroe” en el que, Conall Gulban, el héroe, lucha contra gigantes
y seres sobrenaturales para rescatar a princesas raptadas. “Los
hermanos rescatadores”, donde un padre pacta con una sirena a
cambio de bonanza; el hijo nacido de ese pacto es exigido por la
criatura. El joven crece y debe enfrentarse al destino, pero logra
vencer a la doncella marina gracias a ayudas magicas. “El animal
esposo”, en la que una princesa se casa con un animal que es el
cuervo encantado, que en realidad es un principe poseido asi bajo
maldicién, tras pruebas y separaciones, logra redimirlo y devol-
verlo a su forma humana; este texto se emparenta con el famoso
cuento “La bella y la bestia” de Gabrielle-Suzanne Barbot de Ville-

neuve (1740).

Por otra parte, es importante mencionar a otros autores que re-
copilaron tradicién oral en el siglo XIX, entre los méas importantes
podemos citar a: Elias Lonnrot (Finlandia) quien fuera un médico
y fildlogo que recorrié aldeas recogiendo cantos populares y tra-
diciones; compuso el Kalevala (1835, versiéon ampliada en 1849),
considerado la epopeya nacional finlandesa. Peter Christen Asb-
jornsen y Jorgen Moe (Noruega). Publicaron Norske Folkeeventyr
(Cuentos populares noruegos, 1841-1844), recogidos de campe-
sinos noruegos, ellos se internaban en comunidades rurales para
escuchar narraciones de primera mano, luego estos textos fueron
redactados vy publicado en la lengua noruega. Alexander Afanasiev
(Rusia). Recogié mas de 600 cuentos populares rusos en Narodn-
ye russkie skazki (Cuentos populares rusos, 1855-1867). Para él,
su inspiracién fue los hermanos Grimm, viajé mucho v utiliz6 in-
formantes campesinos. Antonio Machado y Alvarez, (Espaia) fue
el pionero de los estudios folcléricos esparnoles, especialmente de
las comunidades andaluzas. Publicé la Coleccién de cantes flamen-
cos (1881) y Cuentos, adivinanzas y refranes populares andaluces

(1883).

27



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

2.1.3. El siglo XX: Los estudios contemporaneos

En el siglo XX, surgen grandes investigadores en el mundo donde
incorporan renovadas metodologias para recopilar tradiciéon oral
desde distintos enfoques: antropolégicos, filolégicos, etnoldgicos,
sociologicos v literarios. la tradicidon oral deja de ser vista solo
como °“literatura popular” y empieza a estudiarse con metodolo-
gias desde el campo etnogréafico y antropoldgico; en este perio-
do, los investigadores pasan largas temporadas en comunidades
recogiendo, transcribiendo y analizando relatos, cantos, mitos y
rituales. En todo caso, se cambia la estrategia investigativa; del co-
leccionismo romantico hacia la investigacion cientifica, etnogréfica
y performativa. Perrault, Grimm, Campbell, buscaban preservar la
“voz del pueblo” antes de que desapareciera producto de la mo-
dernizacion; por tanto, la tradicién oral se veia como “resto del
espiritu nacional” (Volksgeist); es decir, se transcribian cuentos,
canciones vy leyendas, pero muchas adaptandolas o “literaturizan-
dolas”; el recopilador recogia la fuente oral, pero no tomaba en
cuenta al informante o narrador oral, muchas veces era ignorado
y la autoria pasaba a ser del recopilador quien con su ingenio y
creatividad lo “adaptaba” a su gusto; este trabajo es “literaturizar”
porque se recoge el texto y es adaptado por el “literato” y existia
poco interés en el contexto social y performativo. Lo que impor-
taba era transportar el texto oral al escrito con la intervenciéon
casi decisiva del recopilador. Por tanto, el interés por la tradiciéon
oral estaba marcada por el coleccionismo, vinculado al surgimien-
to de los nacionalismos europeos v a la busqueda del espiritu del
pueblo (Volksgeist). Los grandes autores del siglo XIX ( Los her-
manos Grimm en Alemania, John Francis Campbell en Escocia o
Alexander Afanasiev en Rusia) recopilaron cuentos, mitos, leyen-
das y canciones con el propédsito de preservarlos como “tesoros
literarios de la identidad nacional”. Su método era narrativo, se
centraba en la transcripcién textual en la que recogian los relatos
orales, pero los adaptaban a la lengua escrita; esta versiéon era casi
en su gran mayoria estilizada, donde los vagios eran llenados por
el ingenio del narrador, o normalizadas a las versiones con un pro-

28



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

posito de hacerlas accesibles a un publico culto. En este contexto,
lo esencial era el texto como producto final, la voz de los propios
informantes se ignoraba y casi no se tomaba en cuenta.

En el siglo XX surge la investigacién cientifica, etnografica y per-
formativa con un criterio mucho méas metido en el trabajo de cam-
po v sistematico. Los investigadores se inclinan mas por un estudio
analitico, in situ; Los etndgrafos son los tedricos de la oralidad v
hacen trabajo de campo prolongado con inmersién en las comu-
nidades rurales, usando las grabadoras fonograficas y la bitacora
de notas. Se da mayor atencién al contexto social, a la funcién, el
estilo y la performance del relato oral. Aqui surgen las teorias ana-
liticas v se discute el significado del conflicto entre Oralidad y escri-
tura, la estructura narrativa del texto y las formulas de recopilacién
del texto oral. Asimismo, se tiene un respeto por la lengua original
y las traducciones mas literales. Por tanto, el relato oral alcanza
mayores dimensiones de analisis; no solamente es el literario, la
trama narrativa y la existencia de una historia; sino se analiza des-
de el contexto antropoldgico, etnogréfico, filolégico, alcanzando
aportes para las ciencias sociales.

Franz Boas (1858-1942) en América del Nortees uno de los pio-
neros de esta corriente que inaugura el trabajo de campo prolon-
gado; su trabajo consiste en registrar mitos y narraciones indigenas
de los pueblos salish y kwakiutl, entre los pueblos Inuit de Baffin
(1883-1884) y sobre todo entre los kwakiutl (Kwakwaka wakw)
de la costa noroeste de Canada. Se instalé en las comunidades,
aprendioé su idioma y recopil6 directamente los relatos en su version
original, algo inusual para su época. En sus obras: Central Eskimo
(1888), Kwakiutl Texts (1897, con George Hunt). Folk-Tales of
the Salishan and Sahaptin Tribes (1917). presenta no solo traduc-
ciones de los textos orales orales recogidos; sino también versio-
nes bilingties (lengua indigena—inglés), respetando las estructuras
narrativas originales. Esta forma de trabajo no se habia registrado
antes en los estudiosos sobre tradicién oral, siendo el pionero en
esta disciplina. El sostenia que “Mythology in its forms and con-
tents is as much a part of the life of the people as their social orga-

29



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

nization or their material culture. It cannot be understood unless it
is considered in connection with the whole of the culture.” Quiere
decir que la mitologia, en sus formas y contenidos, forma parte de
la vida de un pueblo tanto como su organizacién social o su cultura
material. No puede comprenderse a menos que se considere en
conexién con la cultura en su conjunto. (Boas, 1914, p. 13). Con-
sideramos el aporte fundamental de Boas a los estudios de tradi-
cion oral fue establecer una metodologia cientifica de recopilaciéon
y andlisis de los textos orales, entendidos no solo como “cuentos
populares”, sino como expresiones de la cosmovision social de los
pueblos, su lengua y su organizacién. Asimismo, cambio de enfo-
que, rompiendo la visién evolucionista y eurocéntrica del siglo XIX
que veia a los mitos como “supervivencias primitivas”; defendio el
principio de relativismo cultural, mostrando que cada tradicién oral
debe entenderse en el marco de la cultura que la produce y conci-
bi6 a la tradicién oral como fuente legitima de conocimiento, como
parte de la ciencia y no como literatura “menor” frente a lo escrito.
Su énfasis en la exactitud lingliistica y el contexto social senté las
bases de la antropologia moderna v de los estudios etnograficos de
la oralidad.

Milman Parry (1902-1935) es otro de los pioneros de los estudios
modernos de tradicion oral, su trabajo marca un antes y un des-
pués en los estudios sobre oralidad vy literatura. Su aporte central
fue demostrar que la poesia épica oral no era una forma “imperfec-
ta” de literatura, sino un sistema estético y compositivo auténomo,
con sus propias reglas y técnicas. Viajo a Yuguslavia entre 1928 y
1935 viaj6 para estudiar a los bardos serbo-croatas (guslari), quienes
componian y recitaban largas epopeyas acompanados de la gusla,
encontrd la correspondencia entre poesia y musica por la que des-
cubrid que estos poetas populares utilizaban férmulas, expresiones
repetitivas, ritmicas y con valor métrico que servian como bloques
de construccién para improvisar narraciones extensas, bajo esta
formula, Parry concluyé que los poemas homéricos no eran de un
Gnico autor genio, sino eran producto de una tradicién oral-formu-
laria que venia de una tradicién histérica del pueblo, en el fondo,

30



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

era un sistema poético autbnomo con reglas propias.

Albert Lord, discipulo de Parry, continué con el trabajo tras la muer-
te prematura de su maestro. Publicé The Singer of Tales (1960),
obra fundamental que desarrolla la teoria de la composicién oral.
Lord demostré desarrollé trabajos de grabaciones y andlisis de
cantores balcénicos y a partir de estos trabajos, demostré que el
narrador oral no memoriza palabra por palabra, sino que recrea la
historia en cada interpretaciéon, combinando temas y férmulas de
manera flexible. A este trabajo lo denomina “acto performativo,
irrepetible vy situado en un contexto social especifico”.

Ruth Finnegan (1933-) es otra de las figuras fundamentales en las
investigaciones sobre la tradicién oral en el siglo XX, especialmen-
te por su aporte metodoldgico y tedrico. En su clasica obra Oral
Literature in Africa (1970; reed. 2012), Finnegan mostré que la
oralidad de Africa no es una “fase primitiva” de la literatura, sino
una “tradicién estética compleja y diversa”. Amplié el corpus de
estudio de la tradicién oral, desde cuentos, epopeyas, proverbios,
mitos, adivinanzas, cantos vy rituales, analizando sus funciones so-
ciales, politicas y religiosas. Finnegan es otro innovador en sus
propuestas teéricas; rompid con la visién eurocéntrica que oponia
oralidad vy escritura, explicaba que la oralidad no desaparece con la
llegada de la escritura, sino que convive e interactiia con ella, gene-
rando formas hibridas (ej. performances orales que luego circulan
en prensa o grabaciones). Propuso que la tradicién oral no debe
analizarse solo por los textos, sino por el acto de narrar; se debe
comprender la interaccién que existe entre narrador y audiencia,
los gestos, el ritmo, la musica y el entorno cultural del informan-
te; con ello, aporté al enfoque performativo, que conecta con las
ideas de Parry y Lord. Su obra abrié el campo de los estudios de
oralidad en muchas universidades extranjeras y sigue siendo refe-
rencia obligatoria en antropologia, literatura comparada y estudios
folcléricos.

Antonio Machado Alvarez “Demofilo” (1848-1893), padre del
gran poeta espanol Antonio Machado, es el pionero en el estu-

31



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

dio del cancionero popular y cuentos espaiioles. Fue uno de los
primeros en sistematizar el estudio del folklore en Espafia como
disciplina cientifica, inspirado por el movimiento europeo de los
estudios folcloricos (folk studies). Publicé dos obras fundamentales:
Coleccion de cantes flamencos (1881) y Biblioteca de las Tradi-
ciones Populares Espariolas (1884-1886). Promovi6 la creacion
de la Biblioteca de las Tradiciones Populares Espafiolas y fundé la
Sociedad del Folk-Lore Andaluz (1881). Su aporte a los estudios de
la tradicion oral radica en que rescatd de la tradicidon oral andaluza,
en el que recogid coplas, romances, cuentos, refranes y cantares
populares. Como estrategia metodoldgica planteé la defensa de la
recopilacion fiel, sin alterar el estilo popular, contraviniendo con
la tendencia del siglo XIX a “literaturizar” los materiales; también
planted la legitimiacién del flamenco vy la oralidad, por lo que su
colecciéon de cantos flamencos es considerada la primera antolo-
gla sistematica del cante jondo, con valor literario y antropolégico;
esta accion elevé el flamenco v la poesia popular oral a la categoria
de patrimonio cultural.

Vladimir Propp (1895-1970, Rusia), estudioso de la literatura, aun-
que no fue etnégrafo de campo; sin embargo, establecié un método
de analisis estructural de cuentos recogidos en comunidades cam-
pesinas rusas. Su obra fundamental: Morfologia del cuento (1928)
va es un clasico donde analiza méas de 100 cuentos folcléricos de
Rusia. Descubrié que los cuentos comparten una estructura interna
comun mas alla de la diversidad superficial. Identificé 31 funciones
(acciones recurrentes) que se repiten en un orden relativamente fijo:
prohibicién, transgresion, envio del héroe, ayuda magica, enfren-
tamiento, recompensa, entre otros. Establecié 7 esferas de acciéon
o roles (héroe, villano, donante, auxiliar, princesa (o ser buscado),
rey (o autoridad), y falso héroe); con esta propuesta, mostré que
lo esencial no es el personaje individual, sino la funcién narrativa
que el personaje cumple. Su método demostré que los cuentos de
tradiciéon oral no son cadticos ni meramente acumulativos, sino
que obedecen a una gramatica narrativa. Propp argumentaba. “Si
despojamos a los cuentos de sus elementos particulares, descu-
briremos en todos ellos una estructura idéntica que constituye la

32



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

2

base de su composicién.” (Propp, 1971, p.23). En sintesis, Propp
pretende demostrar que los cuentos de tradicién oral poseen una
estructura narrativa universal, basada en funciones v roles, lo que
permitié pasar de la recopilacién descriptiva a un andlisis cientifico
de la forma narrativa.

A estos autores, agregariamos valiosos estudiosos, aunque no se
han dedicado propiamente de la tradicién oral, su obra roza con
muchos aspectos de la oralidad, como Tzvetan Todorov (1937
-2017) quién en su libro Introduccién a la literatura fantastica (1970)
analiza cdmo se estructuran los relatos fantasticos, no obstante, en
que se centra en la literatura escrita, sus categorias narratologicas
también sirven para entender relatos orales maravillosos, mitos y
leyendas. Todorov no escribié una obra especifica sobre tradicion
oral, pero si establecié reflexiones que se pueden aplicar a ella,
sobre todo, respecto a la funcién ética de los relatos, la memoria
cultural y la relacién entre tradicién y modernidad.

Entre los mas contemporaneos y recientes estudiosos de la tradi-
cion oral podemos citar a:

Juwen Zhang (1961), uno de los nombres méas destacados inves-
tigadores modernos del continente asiatico, es académico chino,
radicado en Estados Unidos. Su obra Oral Traditions in Contem-
porary China: Healing a Nation (2021) analiza cémo los relatos
orales funcionan como mecanismos de sanacién y reconstruccion
cultural en un pais atravesado por procesos de modernizacién y
traumas histérico, asimismo se dedica al estudio de los cuentos
populares chinos, otorgdndoles un lugar central en la identidad
cultural.

Pertti J. Anttonen (n. 1953, Finlandia), especialista en folclore
y tradiciéon. Ha publicado los libros Tradition through Moderni-
ty: Postmodernism and the Nation-State in Folklore Scholarship
(Helsinki: Finnish Literature Society, 2005) y Oral Tradition and
Book Culture (ed., Helsinki: Finnish Literature Society, 2018). Sus
aportes giran en torno a la relacién entre la tradicién oral y la mo-
dernidad, y cémo la construcciéon del Estado-nacién incide en la

33



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

configuracién de las practicas culturales.

Raymond F. Person, Jr. (n. 1957, EE. UU.) En su libro From Con-
versation to Oral Tradition: A Simplest Systematics for Oral Tra-
ditions (New York: Routledge, 2016), propone un enfoque siste-
matico que muestra cémo las estructuras del habla cotidiana de las
personas dan forma a las narraciones orales y a la memoria cul-
tural. Ha desarrollado un enfoque innovador al vincular el analisis
conversacional con la formacién de las tradiciones orales.

John Miles Foley (1947-2012, EE. UU.) es otro de los grandes
tedricos de la oralidad literaria contemporéanea. En sus obras The
Theory of Oral Composition: History and Methodology (Blooming-
ton: Indiana University Press, 1988) y How to Read an Oral Poem
(Urbana: University of Illinois Press, 2002) plantea que las tradi-
ciones orales funcionan con un sistema de férmulas y patrones
propios, distintos de la literatura escrita. En el continente africano,

Kwesi Yankah (n. 1949, Ghana), es autor de Speaking for the
Chief: Okyeame and the Politics of Akan Royal Oratory (Bloomin-
gton: Indiana University Press, 1995), un libro que ha tenido reper-
cusidén mas alla del continente africano. Sus treflexiones giran en
torno a los proverbios vy retérica tradicional africana, han mostrado
cémo la tradicién oral sigue siendo una fuerza vital en la construc-
cion de ciudadania y en la educacién comunitaria. Toda esta gama
de investigadores no sélo se queda en Europa y Asia, sino su reper-
cusiéon en América central y Latinoamérica.

34



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

2.2. Los estudios de tradicion oral en latinoamerica

2.2.1. Proceso de colonizacion y resistencia cultural

Latinoamérica ha sido considerado el territorio “virgen” en los es-
tudios sobre tradicidon oral por los estudiosos europeos que han
puesto sus ojos a partir de la colonizacién. Como sabemos, La
conquista de México (1519) y Pert (1532) por los espafioles pro-
dujo un quiebre cultural y més que una conquista, fue una invasiéon
de la cultura del conquistador sobre la cultura del conquistado. Asi,
los espanoles, una vez tomado el control del imperio Azteca e Inca,
establecieron mecanismos de control politico, econémico, social y
cultural. Cuatro aspectos claves se determinaron para tener el do-
minio completo de las poblaciones latinoamericanas. Imposicion
politica del Virreinato como forma de gobierno, que fue una copia,
aunque mas pequena, del control politico que se hacia en Espana
por los reyes catdlicos. Imposicion de la lengua esparnola oficial en
el territorio como habla oficial en desmedro de las lenguas abori-
genes. El quechua, el aimara, el ndhuat y otras lenguas aborigenes
solo eran utilizadas en el marco familiar. Imposiciéon de la religiéon
catdlica como Unica religion de la colonia, en desmedro de las reli-
giones nativas, para el cual se obligd a las poblaciones aborigenes
a adoptar la nueva religién catdlica en la que utilizaron a los curas
doctrineros para este proceso de evangelizacién donde se valieron
de muchos recursos didacticos como las catequesis o textos religio-
sos de instruccion. Y el establecimiento de la mita como sistema de
trabajo obligado de los nativos para el estado que trajo consecuen-
cias catastroficas para la disminucién de la poblacién indigena, cu-
yos nativos murieron en gran cantidad en los trabajos de las minas,
los obrajes y las enfermedades. No olvidemos que las estadisticas
que se calculan en el Pert de la poblacién indigena es que de 1932,
fecha en que llegaron los espaiioles a 1630. La poblacién aborigen
disminuyd en casi cien anos de doce millones de habitantes que
comprendia el imperio incaico a un millén y medio.

35



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Con la imposicién de la cultura espanola en las colonias, la educa-
cién estaba dirigida hacia los esparioles e hijos de espafioles vy, en
cierto nimero muy reducido a los hijos de los curacas indigenas,
como una forma de congraciarse con ellos para evitar los levan-
tamientos y resistencia a la autoridad. Uno de los grandes actos
lesivos que hizo los espafoles contra las poblaciones indigenas
fue el proceso de extirpacién de idolatrias. Fue una politica imple-
mentada por la Iglesia catélica, apoyada por la Corona espanola,
durante los siglos XVI y XVII en los virreinatos de Pert, México y
otras regiones latinoamericanas. Su principal finalidad era eliminar
las préacticas religiosas indigenas consideradas “paganas” e “id6-
latras” vy sustituirlas por la fe catélica. En el Pert, se implement6
a partir de 1609, con la creacién del “Tribunal de Extirpaciéon de
Idolatrias”, en la que encargaron a obispos como Francisco de
Avila que en Huarochiri documentaron v destruyeron cultos andi-
nos. En México, desde el siglo XVI, frailes franciscanos, dominicos
y agustinos impulsaron campanas similares, un claro ejemplo es
la accion del arzobispo Juan de Zumaérraga quién ordend destruir
templos y cédices, v sancionar a quienes practicaban ritos indi-
genas. Fue un proceso de violencia cultural para eliminar siste-
maticamente todos los templos de adoracién del antiguo imperio
incaico y azteca. Esta accién mermé considerablemente la conser-
vacion de la tradicion oral de los pueblos aborigenes; se perdieron
grandes historias, relatos, canciones, danzas, formas teatrales y
muchas manifestaciones literarias; esta practica consistia en que
se hacian las famosas “visitas eclesiasticas”, donde sacerdotes o
“visitadores” recorrian los pueblos para identificar templos, idolos,
huacas, entierros y fiestas y planificar su destruccién; entonces se
derribaban templos indigenas, se quemaban momias, idolos, ob-
jetos rituales, tejidos vy quipus considerados como “fetiches”. La
poblacién indigena no podia hacer sus representaciones rituales,
se prohibieron cantos, oraciones, danzas, mitos y ceremonias in-
digenas ligadas a los dioses prehispanicos. Se implementé las ca-
tequesis forzadas en la que se imponian rezos y cantos catdlicos;
los curas doctrineros se ingeniaban para publicar dichos cantos en

36



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

quechua vy divulgar las oraciones cristianas en la lengua de los nati-
vos para reemplazar las tradiciones orales locales y, aquellos que se
resistian, eran victimas de procesos judiciales, a los indigenas se les
acusaba de cultos paganos a la “idolatria” eran sometidos a juicios
e incluso castigos ejemplares (azotes, carcel, exilio). En sintesis,
este proceso de extirpacion de idolatrias, no solo fue una accién
religiosa, sino también politica y cultural. Los idedlogos esparoles
buscaban debilitar la cohesién de las comunidades indigenas, que
se sostenian en mitos, cantos y rituales colectivos para imponer su
cultura. Se intentaba homogeneizar la memoria y la identidad bajo
el catolicismo vy la lengua castellana.

Sin embargo, frente a la agresién cultural de los invasores, el pue-
blo indigena tuvo su propia respuesta: La resistencia cultural. La
accion de resistir a las agresiones y utilizar mecanismos de protec-
cion. Gracias a que las culturas prehispanicas no desarrollan la es-
critura fonética, conservaban su tradicién a través de una memoria
prodigiosa, una memoria colectiva que perduraba de generacion
en generacion y asi, bajo ese esquema de conservaciéon, se han
logrado registrar extraordinarios textos orales que vienen desde
los tiempos incaicos, aztecas, mapuches, entre otros. Hay que re-
cordar que hubo levantamientos armados ligados la defensa de la
cultura ancestral, como la de Juan Santos Atahualpa en la selva
central del Pera (1742 -1756) que traté de restaurar el imperio
incaico y expulsar a los colonizadores. Frente a la violencia desa-
tada por los espanoles, la represién de las comunidades andinas;
éstas optaron por desarrollar una resistencia oculta; para ello, sus
lideres ordenaron esconder idolos, mantener cantos y ritos en se-
creto, desarrollar la memoria colectiva del pueblo y transmitir esos
saberes en comunidades mas reducidas como la familia, cofradias
v hermandades. En este periodo es que se afianza mas el sincre-
tismo religioso; como los esparfoles prohibieron a los indigenas
festejar sus fiestas, realizar cantos y representaciones teatrales; se
las ingeniaron para adoptar en parte el culto a los santos y pa-
trones cristianos, en lugar de desaparecer, varios dioses, mitos y
fiestas indigenas se mezclaron con simbolos catélicos. En México,

37



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

el fervor por la Virgen de Guadalupe fue leida como continuidad
de Tonantzin, diosa madre azteca. En el Perq, las fiestas del sol o
de la cosecha se reconfiguraron bajo santos cristianos como el Inti
Raymi bajo San Juan.

El sincretismo fue una forma de resistencia cultural encubierta, se
aceptaba lo catdlico en apariencia, pero se mantenia lo indigena
en el fondo.

Una forma de resistencia cultural que adoptaron los indigenas fue
preservar la oralidad como forma de comunicacién y memoria. Al
prohibirse los rituales publicos, la oralidad se convirtié en el me-
canismo de conservacion y refugio principal de los textos orales.
Los mitos, canciones y relatos pasaron a circular en la intimidad
de los ayllus, parcialidades y comunidades. Por tanto, se afianzé
la memoria colectiva del pueblo que, como una obligacién moral,
sus pobladores conservaron los textos orales que hoy llamamos
tradicién oral. Esta transmisién clandestina garantizé que hoy en
dia, después de quinientos anos, todavia tengamos mitos vivos en
quechua, aimara, nahuatl, maya, guarani, mapuche, entre otros.
Aunque la mayor parte de la memoria se mantuvo oral, en algunos
casos se usaron la escritura alfabética impuesta por los esparioles
para guardar tradiciones indigenas. Dos ejemplos claros de resis-
tencia cultural. En México se recogi6 el Codice Florentino (trabajo
de Sahagin con informantes nahuas) y en Per( el Manuscrito de
Huarochiri (1608), donde un clérigo extirpador Francisco de Avila,
recogié mitos andinos gracias a testimonios quechuas.

2.2.2. Enfoque de los investigadores latinoamericanos
sobre tradicion oral

Los estudios sobre la tradiciéon oral en Latinoamérica han tratado
de marcar diferencias respecto a lo actuado de investigadores eu-
ropeos; ellos privilegiaron su trabajo a partir de un cruce particular
entre antropologia, etnografia, folclore, literatura y memoria his-
torica. A diferencia de Europa —donde la investigacién inicial se

38



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

concentrd en la recopilacion de cuentos populares como reliquias
del pasado (H. Grimm, V. Propp, etc.) o en la bisqueda de raices
nacionales (Campbell, Boas) —, en América Latina la tradicién
oral ha sido estudiada como una fuente viva de identidad, resis-
tencia cultural y memoria histérica. No sélo se trataba se trataba
de registrar los textos histéricos o crear una conciencia nacional
a partir de los textos; sino se pretendia establecer puentes entre
ciencias sociales afines.

Uno de los puntos clave que plantearon fue la relacién entre ora-
lidad y mestizaje cultural; autores como Fernando Ortiz (Cuba) o
Ricardo Palma (Perti) observaron cémo la tradicion oral recogia el
encuentro y el conflicto entre culturas indigenas, africanas y euro-
peas. La oralidad es vista como resultado de la transculturacion,
del choque entre la cultura esparola v la indigena y no solo como
herencia “pura”. Oralidad como resistencia y memoria: Escritores
como José Maria Arguedas o Rodolfo Kusch defendieron teorias
en la que proponian que la oralidad indigena mantiene cosmovi-
siones alternativas frente a los discursos oficiales. En este sentido,
la tradicién oral no sélo se entiende solo “recuerdos del pasado”
o validos solo para el folclore; sino como la memoria colectiva de
un pueblo que resiste a la colonizacién cultural; quiere decir que
si las ideas coloniales y de poder persisten en este tiempo a pe-
sar que los esparioles fueron expulsados hace cerca de doscientos
anos, sus formas de opresion persisten, por tanto, la tradicién oral
es un instrumento, un arma cultural para resistir estas formas de
dominacién y mantener viva la memoria de un pueblo para crear
identidad cultural en sus pobladores.

Otro aspecto con la que tienen que batallar los investigadores lati-
noamericanos es con la lengua v la traducciéon. En América Latina,
los estudios enfrentan el reto de trabajar con lenguas originarias;
quiere decir que para el proceso de recojo de informacioén sobre
tradicion oral tienen que hacerlo en el idioma del informante (que-
chua, aimara, guarani, ndhuatl, maya, lenguas afrodescendientes).
Esto implica procesos de traduccion intercultural que son distintos
a los europeos, donde los recopiladores y el publico compartian
un mismo idioma.

39



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Los estudiosos proponen estudiar el fenémeno entendiendo la di-
mension ritual v performativa. La tradicidon oral en Latinoamérica
esta fuertemente vinculada a la misica, la danza v el rito (fiestas
religiosas andinas, cantos afrocubanos, mitos amazdnicos, repre-
sentaciones festivas como “La muerte del Inca Atahualpa en Car-
huamayo - Junin). Esto ha exigido a los estudiosos a usar meto-
dologias que integran lo performativo y lo comunitario, no solo el
texto narrativo.

Finalmente, la inclinacién de los estudiosos ha ido por el campo
sociopolitico; quiere decir que, mientras en Europa el folclore se
utilizd en la construccién de naciones romanticas (Alemania, Fin-
landia), en América Latina los estudios migraron hacia una lectura
politica y social: Hay una fuerte carga politica para cuestionar sus
sistemas de colonizacion; visibilizar los pueblos marginados, cues-
tionar el monopolio de la “ciudad letrada” (Angel Rama) v articular
proyectos de identidad nacional pluricultural. Varios investigadores
cuestionan la vigencia de la colonialidad de los pueblos america-
nos; para éstos, sigue existiendo una nueva forma de colonialismo
contra los pueblos subordinados (poscolonialidad); por tanto, ubi-
candose en la frontera de teorias decoloniales, se critica esta pos-
tura poscolonial (Anibal Quijano, Walter Mignolo, Hillary Clinton),
incluso surgen nuevas teorias decoloniales como la intersecciona-
lidad propuesta realizada por Kimberlé Crenshaw.

2.2.3. Los principales investigadores

Fernando Ortiz (1881 — 1939) fue un escritor, antropélogo v ju-
rista cubano, uno de los primeros intelectuales en tomar en cuenta
en sus investigaciones las expresiones religiosas, musicales y na-
rrativas de origen africano en Cuba que, para él, formaba parte
legitima de la cultura nacional. Lo hizo en un contexto donde lo
“afro” era marginado o visto como supersticion. Vivid en un pe-
riodo en que la cultura oficial de Cuba tenia privilegio por la he-
rencia europea y despreciaba lo africano vy lo indigena. Frente a

40



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

esta actitud discriminatoria, Ortiz cambid esa mirada: colocd en
el centro del andlisis la raiz afrodescendiente y estudié las expre-
siones populares, orales y musicales. Interpretd los mitos, cantos,
rezos, refranes y proverbios transmitidos en las comunidades ne-
gras; para él no solo eran “supersticiones”, sino formas de cono-
cimiento. Fue uno de os pioneros en introducir el concepto de
transculturacion (1940) en la que explicaba que la tradicién oral
era un espacio donde se mezclaban, resistian y creaban nuevas
culturas. Puso como ejemplo, cémo los cantos yorubas se fusiona-
ban con el castellano y la religiosidad catélica. Con esta préactica,
en realidad, Ortiz estaba realizando una investigacién etnografi-
ca pura, de las mas innovadoras para su tiempo, él escuchaba y
transcribia directamente las voces de santeros, rumberos, abakua y
campesinos, mucho antes de que la antropologia latinoamericana
buscaba consolidar sus métodos para recoger tradicion oral. Uno
de sus libros claves fue: Los negros brujos: apuntes para un estudio
de etnologia criminal (1906) donde recopila mitos, rezos y relatos
orales afrodescendientes y su inclinacién por recoger material reli-
gioso de la cultura cubana prehispanica. Ortiz no solo se queda en
el trabajo de recoger relatos orales, sino amplia su investigaciéon
para recoger cantos, danzas, sentencias, refranes e instrumentos
de las poblaciones nativas en libros como: Los bailes y el teatro de
los negros en el folklore de Cuba (1928), La africania de la musica
folklorica de Cuba (1937), Los instrumentos de la musica afrocu-
bana (1951-1955, 5 volimenes), entre otros. Ortiz sostenia: “La
cultura cubana no es obra de una sola raza ni de un solo pueblo;
es el resultado de un proceso de transculturacion en el que la tradi-
ciéon oral ha sido el gran vehiculo de transmisién y transformacion
de lo africano, lo indigena v lo hispanico (Ortiz, 1940, p.96). En
sintesis, Fernando Ortiz fue uno de los iniciadores en legitimar la
tradicién oral en Latinoamérica como objeto de estudio cientifico
y como patrimonio cultural. Sus estudios trascendieron el folclo-
re y mostré que en la oralidad afrodescendiente se conservaban
memorias, cosmovisiones y practicas sociales fundamentales para
comprender la identidad latinoamericana.

41



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Antonio Candido (Brasil, 1918-2017). Considerado como uno de
los mayores teéricos de la literatura latinoamericana. Fue profesor,
ensayista, critico literario y sociélogo. Su obra abarca el analisis
literario, la sociologia de la cultura y la historia literaria brasilefia.
Aunque no dedicd gran parte de su obra al estudio de la tradicion
oral; sin embargo, planteé ideas claves para su entendimiento.
Sus planteamientos tedricos fueron fundamentales para legitimar
la oralidad como parte del sistema literario brasilefio y latinoameri-
cano. Plantea que la literatura es universal, no se limita a lo escri-
to, incluye las formas orales que la poblacién divulga como parte
del patrimonio cultural y defiende su importancia en la formacién
del sujeto vy la colectividad. Reconoce que la tradicién oral (mitos,
leyendas y canciones) fueron decisivos en la formacién cultural de
Brasil. Sostiene que la literatura (oral o escrita) es un derecho del
hombre, porque satisface necesidades simbélicas fundamentales.
Resalta la tradicién oral como literatura plena, viva, directa y no
como forma “inferior” de la escrita. Algo fundamental que rescatar
en su pensamiento es su prédica cuando afirma que la tradiciéon
oral tiene la misma dignidad que la literatura canénica. Existe una
articulacién entre lo culto y lo popular; por tanto, No hay una rup-
tura, sino un didlogo constante entre lo que nace de la oralidad y lo
que cristaliza en lo escrito. En uno de sus textos sostiene: “A litera-
tura existe em todas as sociedades e, mesmo onde nao ha escrita,
existem mitos, contos, cantos e lendas. Isto significa que a tradicao
oral & também literatura, e dela participa todo ser humano como
um direito inalienavel.” (candido, 1988, p.187) quiere decir que
La literatura existe en todas las sociedades, e incluso donde no hay
escritura, hay mitos, cuentos, canciones y leyendas. Esto significa
que la tradicién oral también es literatura, y todo ser humano par-
ticipa en ella como un derecho inalienable. Considero como uno
de los aportes fundamentales de Candido es elevar la tradicién oral
al mismo nivel que la literatura escrita. Su obra abrié camino para
valorar la oralidad como parte de la formacién cultural y ciudadana
en Latinoamérica.

Pierre Duviols (1935-2021) Historiador y antropdlogo francés,

42



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

especialista en estudios sobre el Pert de la época colonial, es-
pecialmente aquellas referidas a la Pert colonial “extirpacion de
idolatrias”, la evangelizacion de los curas doctrineros y las politicas
coloniales contra las creencias y practicas indigenas. No obstante,
su enfoque principal fue histérico, pero dio un lugar decisivo a la
tradicién oral indigena como fuente para reconstruir la resistencia
cultural. Duviols propuso que la tradicién oral es la memoria de la
resistencia cultural, demostré que las narraciones miticas, los can-
tos y rituales orales de las comunidades andinas fueron espacios
de continuidad cultural frente a la violencia colonial; por tanto, la
funcién de la oralidad fue preservar mitos sobre dioses andinos
(Viracocha, Pachamama, Apus) y narrativas sobre la invasion es-
panola, reinterpretandolas en clave indigena. Valoré la tradicion
oral como una “fuente histérica no escrita”, indispensable para
la comprensiéon de la cosmovisién andina y sus estrategias de re-
sistencia. El sostenia que “La extirpacién de idolatrias no logré
erradicar del todo las creencias y narraciones andinas; al contrario,
muchas de ellas sobrevivieron en la memoria oral, transforman-
dose y adaptandose a los nuevos contextos coloniales” (Duviols,
1977, p. 215). Por ello, la obra de este insigne escritor radica
en su entrega por estudiar la cultura peruana en la que permitié
que los estudios de tradicion oral andina estén conectados con la
historia colonial y la antropologia, incidiendo en que la oralidad
indigena fue un instrumento de resistencia frente a la extirpacion
de idolatrias vy la imposicion cultural de Espana.

Rodolfo Kusch (1922-1979). Filésofo y antropélogo argentino,
que recuperd el pensamiento indigena y popular en América; su
obra aporta a concebir la oralidad como forma de pensamiento y
no solo como “texto sin escritura”. Sustenté que la tradicién oral
indigena y popular no debia verse solo como “folklore” ni como
“residuo cultural”; sino como pensamiento en acto, como porta-
dor de una racionalidad propia. Inspirado por los relatos orales de
comunidades andinas, propuso que el pensamiento indigena no
se centra en el “ser” abstracto (propio de la filosofia occidental),
sino en el “estar” situado, que esta vinculado a la tierra, a la co-

43



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

munidad v lo sagrado. Esto lo llevé a considerar la oralidad como
una fuente de categorias filoséficas propias de Latinoamérica. En
sus investigaciones en Bolivia y el noroeste argentino, recopild
plegarias, relatos miticos y expresiones rituales que conservaban
los pobladores que se ha constituido en la memoria cultural de los
pueblos originarios. En su libro El pensamiento indigena y popular
en América. (1973) realiza el analisis de los relatos orales, mitos
y plegarias indigenas recogidos en Bolivia y Argentina, a la vez,
defiende cémo la tradicién oral es transmisora de una filosofia co-
munitaria. En su libro América profunda (1962) sostiene que “La
tradicion oral del indio no es un simple rezago folklérico, sino la
expresion de un estar en el mundo que se resiste a ser reducido al
esquema del ser europeo. En cada mito o relato popular se halla
una filosofia del arraigo vy de la comunidad.”(Kusch, 1962, p. 45).

2.3. Los estudios de tradicion oral en el Pera

El Pert es una fuente riquisima en tradicién oral porque es herede-
ra de una gran cultura, de miles de afios de historia que viene de las
primeras civilizaciones organizadas como Caral que tiene mas de
cinco mil afos de historia, posteriormente las culturas pre incaicas
que dominaron el territorio tanto en la costa, la sierra y luego el
imperio Inca que abrazé parte del territorio amazoénico. Cuando la
civilizacién incaica fue invadida por los esparioles (1532) y después
de la guerras civiles, la corona Espafola Instal6 el virreinato del
Pert (1542) con el objetivo de poner orden en el territorio tras las
guerras entre los conquistadores y establecié el régimen politico de
gobierno, las ordenanzas para organizar el territorio, se dieron las
encomiendas y los corregimientos y se encargd a los curas doctri-
neros la evangelizacion de las habitantes andinos para su conver-
sién al cristianismo; frente a la resistencia de los nativos, la iglesia
catélica, junto a las autoridades virreinales, dictaminé la “extirpa-
ciéon de las idolatrias” que fue un dictamen forzoso para erradicar
las religiones indigenas y convertir forzadamente a los pueblos nati-
vos al cristianismo. Estas campafas involucraban la destruccién de

44



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

idolos, huacas, y restos de antepasados de las culturas aborigenes
y estableci6 el castigo a todos los que seguian practicando sus ri-
tos; con ello se perdi6 mucho del patrimonio cultural del pueblo
peruano prehispanico que, sin embargo, se conserva parte de ese
patrimonio gracias a la resistencia y preservacién de muchas tra-
diciones culturales, actividad creativa, ingeniosa de la poblacion
indigena para mantener viva la memoria de su pueblo.

2.3.1. Cronistas espanoles

Mucho de los textos de tradicidn oral en el Perq, fueron recogido
por los primeros cronistas del imperio incaico. Cuando los espario-
les llegaron a conquistar al Per, junto a los soldados trajeron gen-
te letrada, aquellos que se iban a encargar de registrar por escrito
los acontecimientos que ocurrian en la conquista; estas personas
tenian la misidon de relatar sus hazanas, los combates, el nimero
de poblaciones que recorrian, las bajas en el ejército y considerar
algunas caracteristicas de los pueblos conquistados. Estos escritos
eran enviados a la corona espafola como un informe de lo que
hacian; mas tarde, estos valiosos testimonios se llamaron “créni-
cas”, y a los que redactaba, “cronistas”; no obstante, a parte de
lo valioso que significaban estos informes para los conquistadores,
los cronistas llevaron mas alla su trabajo, no solo se dedicaron a
realizar una cronologia de viaje, sino que registraron las formas de
vida de esas comunidades vencidas; varios de ellos recogieron in-
formacién geogréfica, de los caminos, ubicacién de los pisos eco-
l6gicos, rios hasta costumbres de vida de la poblacidon; asi fueron
registrando mitos, leyendas, cuentos de esos pueblos, cuyo trabajo
se fue estructurando como un libro. La finalidad era hacer conocer
al mundo europeo de las formas de vida de las comunidades abo-
rigenes en las indias, porque asi se le conocia a los habitantes del
nuevo mundo.

Los cronistas fueron espafoles, mestizos e indios y alcanzaron
importancia gracias a la cantidad de informacién que registraban
vy a la calidad y verosimilitud de su trabajo. Entre los cronistas méas

45



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

que registraron textos de tradicidn oral en el Pert se encuentran:
Pedro Cieza de Ledn (1520 -1554)

Testigo clave de la conquista espafola, llegb al Pert como soldado
al servicio de Pedro de la Gasca, después de participar en campa-
fas militares en Colombia y Ecuador. Fue encargado para llevar el
itinerario del pacificador para registrar los episodios de sus cam-
panas. Pedro de la Gasca, después de derrotar a Gonzalo Pizarro
(1548) en la batalla de Jaquijuagana donde estuvo presente Cieza,
fue llevado a Lima donde lo nombre “Cronista oficial del nuevo
mundo”, es asi que, durante dos afos, recorridé a pie y en caballo
desde el norte peruano hasta el sur, estuvo en la zona centro andi-
na del Pert y de alli pas6 al Cusco. En todo este recorrido recogi6
importantes textos de tradicién oral de boca de sus pobladores y
de las experiencias de las campafas militares; Porras Barrenechea
(194 3) atribuye esta frase a Cieza: “Mientras los demas descansa-
ban, descansaba yo escribiendo” reconiciendo en él, su gran tra-
bajo y dedicacién para recoger cuanta informacién pudiera sobre
el Pert antiguo. Por ello, el “principe de los cronistas” como lo
llamaba Jiménez de la Espada, recopild in situ muchas historias
de tradicién oral como: mitos, leyendas, cuentos y costumbres de
los pueblos, su religién, sentencias, canciones y otros textos orales
que forman parte de ese monumento de su obra llamada La cré-
nica del Pert (1553) y El sefiorio de los incas (1880) que es la se-
gunda parte de la obra de Cieza, publicado tardiamente y editada
bajo el cuidado del erudito espaiiol Marcos Jiménez de la Espada.

Uno de los textos importantes sobre el origen del imperio incai-
co es haber recogido la “Leyenda de los hermanos ayar”: “Dicen
estos indios, y asi lo tienen por tradicién de sus mayores, que sa-
lieron de la cueva de Pacaritambo cuatro hermanos y sus mujeres,

y que vinieron a poblar este valle de Cuzco...” (Crénica del Per,
primera parte, cap. V)

Creemos que Cieza de Leén fue el primer cronista espariol que in-
tentd registrar con fidelidad relatos indigenas de tradicién oral, no
solo desde la mirada europea; sino poniéndose del lado de la con-

46



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

ciencia americana, de la formad e pensar de los nativos y valoran-
do su cultura. En la zona centro del Pert, cuando visité el valle del
Mantaro, recogi6 valiosisimos textos del origen de los wancas, del
templo de Guarivilca, de sus dioses, de las formas de casamiento
de los indigenas v de la adoracién que hacian a HUallallo Carhuan-
cho, dios wanca. Todo este capitulo, es uno de los primeros infor-
mes sobre la vida de los wancas en el centro andino peruano. Por
ello, valorar la obra de Cieza significa a la vez, reconocer su forma
de trabajo meticuloso, su metodologia: “escuchar y transcribir lo
que los indios decian, aclarando segtin ellos cuentan”. En si, son
los cimientos de una investigacion etnografica que se la estrategia
pionera aplicada en el Pera.

Juan de Betanzos (1510-1576) en su obra Suma vy narracién de
los Incas (escrita aproximadamente hacia 1551, y publicada pdstu-
mamente en 1987), recopil6 tradiciones orales quechuas. La fuen-
te directa fue el testimonio de su esposa peruana Cuxirimay Oc-
llo, llamada con nombre cristiano dofia Angelina Yupanqui, quien
pertenecia a la panaca de Huayna Céapac, sobrina y esposa de
Atahualpa, quien tras su muerte, fue entregada a Francisco Pizarro
con quien tuvo dos hijos y luego se casé con Juan de Betanzsos.
Gracias a esa cercania familiar ordend las versiones auténticas de
mitos fundacionales del imperio incaico, genealogias v rituales in-
cas. De alli que la obra de Betanzos es considerada la fuente maés
fiel a la oralidad indigena. Los textos orales méas famosos recogidos
por Betanzos son: Una version de los hermanos Ayar, la leyenda
de Manco Capac y Mama Ocllo, de esta tltima dice:

“Dicen que el Sol, padre de los Incas, envi6 de la isla de Titicaca a
un hombre y a una mujer, que se llamaban Manco Capac y Mama
Ocllo, para que viniesen a poblar y ensefar a los naturales desta
tierra como habian de vivir...” (Betanzos, 1987, p. 25)

Aqui esta otra de las costumbres de la poblacidén incaica:

“Tenian por costumbre, cuando se hallaban en necesidad o que-
rian pedir al Sol favor en sus cosas, ayunar muchos dias sin comer
sal ni aji, y ofrecer en sacrificio llamas blancas, que eran las mas

a7



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

estimadas.” (Betanzos, 1987, p. 115)
Cristébal de Molina “el Cuzqueno” (1529-1585)

Fue un sacerdote espaiiol radicado en el Cusco conocido como
“Molina el Cuzqueno”, lo que le permitié tener contacto directo
con descendientes de la nobleza inca y con los sabios indigenas
(los “amautas”). Aprendié a hablar el quechua y esto le valié para
recoger relatos orales, plegarias y costumbres. Escribié su obra
Relacion de las fabulas v ritos de los incas (ca. 1575) a pedido del
Virrey Francisco de Toledo y en ella reunié un conjunto de relatos
incaicos que fan desde sus fabulas, costumbres y rituales. Aunque
su intencion del Virrey fue aprovechar estos escritos para erradicar
las idolatrias, su testimonio va mas alla porque testimonia en el re-
lato oral las creencias de los antiguos pobladores incas y su vinculo
con la tierra y la naturaleza. Lo principal de este trabajo es haber
recopilado las oraciones y plegarias indigenas en quechua y cas-
tellano, las costumbres funerarias y los sacrificios de animales. Un
texto calve que recogio se llamo “La fiesta de Citua” donde narra:

En la fiesta que llaman Citua, al principio del mes de septiem-
bre, hacian una limpieza vy purificacién de la ciudad del Cuzco,
y en memoria de ello se hacia cada afo. Para esto, el primer
dia de la fiesta, al anochecer, el Inca y todos los curacas de la
ciudad y de las provincias cercanas ayunaban, absteniéndose
de comer sal, aji y carne. Después, al tercer dia, al ponerse
el sol, se juntaban todos en la plaza, armados con lanzas, y
salian por las cuatro partes de la ciudad, corriendo y dando
voces, diciendo: ‘iFuera, enfermedades y pestilencias, fuera

de esta ciudad!’. Y asi, arrojaban fuera de la ciudad los males
y dolencias. Molina, 1916 [ca. 1575], pp. 56-58)

El aporte fundamental de la obra de Molina para las investigaciones
en el terreno de la tradiciéon oral es que transcribié mitos, plegarias
y ritos de “viva voz” de los indigenas. Algunos de estos relatos y
plegarias estan escritas en quechua y castellano, ofrece un panora-
ma del calendario festivo inca y del sentido sagrado del tiempo vy la
naturaleza, representa en si un testimonio trascendental de la cul-

48



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

tura del imperio incaico, valido para los estudios contemporaneos
de etndlogos, antropdlogos, socidlogos lingtliisticos v literatos.

Bernabé Cobo (1582-1657)

Fue un sacerdote jesuita esparnol, que radicdé en el virreinato del
Pert quien arribé en 1599. Residi6 en el Cusco vy alli tuvo contac-
to con la poblacién indigena, al igual que el padre Molina. Apren-
di6 el quechua y recogié directamente tradiciones orales, mitos y
descripciones etnograficas de los indigenas, su obra fue escrita a
inicios del siglo XVII pero que fue publicada recién en el siglo XIX.
Su obra Historia del Nuevo Mundo fue escrita hacia 1630-1653,
pero publicada en 1890 en Sevilla. Su obra recoge mitos, rituales,
calendarios festivos, creencias religiosas y costumbres sociales de
los pueblos andinos convirtiéndose en una enciclopedia de relatos
orales incaicos, el jesuita recoge informacién de los nativos indi-
genas a inicios del siglo XV cuando aln existia sobrevivientes a
la caida del imperio incaico vy ellos preservan en su memoria los
relatos de sus antepasados; por ello, su obra es fuente de primera
mano; aunque su intencién fue encuadrar los mitos indigenas con
la fe cristiana, se filtran versiones originales de los indigenas que es
uno de los baluartes de la tradicién oral en el Pert junto a Molina
y Betanzos.

Uno de los relatos que recoge es sobre los oraculos y huacas de los
pobladores:

Consultaban los indios a sus huacas, que eran piedras, ce-
rros 0 manantiales, y creian que de alli salian las voces de sus
dioses. Y todo lo que respondian lo tenian por verdad cierta,
transmitida de padres a hijos como cosa divina. (Cobo, 1890

[1653], p. 215).

2.3.2. Cronistas mestizos e indios
El Inca Garcilaso de la Vega (1539-1616)

Es conocido en el mundo de habla hispana Los Comentarios rea-

49



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

les (1609 -1616) obra monumental del Inca Garcilaso de la Vega
por la gran calidad literaria y documental. Es una mirada distinta,
con alma americana sobre el origen, gloria, esplendor y caida del
imperio incaico. Para Mariategui, Garcilaso es el primer mestizo
americano en el cual se funden dos razas: la indigena vy la del con-
quistador y es el primer peruano que plasma una obra de gran
calidad literaria. Bautizado como Gdémez Suarez de Figueroa, tuvo
una educacion privilegiada en el Cusco, gracias a que su padre, el
capitan Garcilaso de la Vega tenia en el Cusco. Sin embargo, la
corona espanola obligaba a los espanoles casarse con espafolas y
asi, su padre tuvo que dejar a su madre, la princesa inca Chumpu
Ocllo para desposar a la dama Luisa Martel y obligarla a casarse
con el soldado Juan Pedroche. Garcilaso, en su nifiez y adoles-
cencia frecuentaba a la familia de su madre, estuvo a cargo de su
educacion el licenciado Juan de Alcobaza quien fuera instructor
también de los hijos de Francisco y Gonzalo Pizarro, mestizos e
ilegitimos como él, durante sus primeros afos, tuvo contacto con
lo maés selecto de la nobleza inca, entre los que se contaban los
hijos de Huayna Céapac: Paullu Inca y Alonso Tito Atauchi y ac-
cedidé pues a la instruccion de los amautas o sabios incas que se
encargaron de transmitir la sabiduria incaica. Sus tios maternos ali-
mentaron al joven Garcilaso sobre el pasado glorioso del imperio
incaico, por eso él sostiene:

Lo que yo escribo es lo que of muchas veces a mi madre y a
sus hermanos y a otros sus parientes y a los viejos indios, que
eran los que sabian las antigtiedades de aquel reino; y asi, lo
que aqui se escribe no es invencién ni ficcién, sino verdadera

historia. (Garcilaso de la Vega, 1609/1991, p. 47)

En Los comentarios reales, Garcilaso recoge gran cantidad de tex-
tos de tradicién oral, aquello que almacené en su memoria gracias
a las intensas jornadas que pasaba con sus tios maternos, estos
relatos fueron organizados, sistematizados y ficcionados gracias
a la capacidad creativa de Garcilaso; pero a la vez, testimoniando
que los textos orales que recoge no es invento suyo, sino que los
escuché de otros indios, que certifica que los pobladores antes de

50



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

la llegada de los esparioles ya se contaban historias, fabulas, rela-
tos estrictamente literarios. En una de sus confesiones manifiesta:

No se ha de entender que son fabulas lo que de sus antiguallas
se escribe; porque yo, como natural de aquel reino, lo oi a
mis mayores y lo vi en muchos escritos y papeles viejos de los
mismos indios. (Garcilaso de la Vega, 1991, p. 42)

Fue él quien le dio consistencia y valor literario a la “Leyenda de
Manco Céapac y Mama Ocllo”, como el texto que da origen en la
fundacion de la ciudad del Cusco, junto a la “Leyenda de Los her-
manos Ayar’. Sin embargo, existen otros textos orales de renom-
bre en la que el cronista mestizo plasma una versién que viene de
la tradicién oral. Uno de estos textos se refiere a la construccion
del Coricancha:

Edificaron en la ciudad del Cuzco un templo muy rico, el cual
llamaron Coricancha, que quiere decir cercado de oro, por-
que estaba todo guarnecido de planchas de aquel metal. El
cerco de dentro y de fuera, las paredes y el techo, todo lo cu-
brieron de planchas de oro fino, tan anchas como un palmo.
El templo era dedicado al Sol, su padre, vy le hacian sacrificios
con mucha veneracién y solemnidad.

Dentro del templo estaba la figura del Sol, hecha de una plan-
cha de oro muy grande, puesta de manera que, al salir el
Sol, sus rayos daban de lleno en ella y relumbraba tanto, que
parecia otro Sol. Los indios la llamaban Punchao, que quiere
decir el resplandeciente. Decian que representaba a su padre

el Sol, a quien adoraban como a Dios. (Garcilaso de la Vega,
1609/1991, pp. 194-195)

El aporte fundamental de Garcilaso a la literatura es haber escrito
su obra con una visidn americana, un mestizo nacido en el Pera
que aprendié el espafnol y dominé las técnicas narrativas de su
tiempo; leyd y estudio a los clasicos de su época, autores del siglo
de Oro espariol de quien aprendi6 su estilo; pero a la vez, fue ori-
ginal en su forma de narrar, enamorado del esplendor del imperio

51



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

incaico escribié con pasién por engrandecer y loar sus hazanas,
guerras, formas de vida. Su principal objetivo fue demostrarle a los
espafoles y europeos que, un mestizo que viene de las américas,
también puede escribir con igual calidad literaria que los europeos;
por eso, su estilo es altamente reconocido en la que fundé una
nueva forma de escribir y de sentir. Garcilaso es el escritor que
construyé un imaginario sobre el pasado incaico lleno de gloria
y esplendor; por eso siente en carne propia su caida en manos
de los conquistadores espafnoles. Aunque muchos lo critican por
imaginar un pasado idilico y romantico de la vida en el imperio in-
caico, Garcilaso escribié pasajes memorables que son verosimiles,
que responde a la vida de la nobleza inca. Con estos escritos quiso
demostrarles a los esparoles que él, venia de un gran linaje noble,
indigena v espanol y de una gran civilizacién, de una de las mas
grandes culturas en el mundo, muy por encina de muchas culturas
europeas. Por estas ideas se gand antipatia de algunos escritores
espanoles que no pudieron superar los escritos que se dan en Los
comentarios reales.

Garcilaso es el primer peruano en cuestionar las crénicas de algu-
nos espanoles y que su deber moral era “corregir” esas versiones
que desinformaban y distorsionaban el glorioso imperio de los in-
cas, por eso, plantea que su version es fuente de primera mano y
que “dice la verdad”. Su obra integra la tradicién oral andina vy la
historiografia renacentista europea, porque inaugura a un escritor
peruano que escribe con voz propia.

Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua (1570 — 1640
aproximadamente)

No se tiene mucha informacién sobre su vida de este cronista indio,
pero algunos estudios que analizaron su obra reconstruyeron algu-
nos indicios de su vida. Todo lo que se reconstruye en su vida es
una probabilidad. Se insinta que nacié en el Cusco, por la region
de Canas. Formaba parte de la nobleza indigena (probablemente
del grupo étnico ayllu Yamqui), esto le permitié acceder a la educa-
cién, aprender el castellano, aprender a escribir y ocupar algunos

52



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

cargos dentro del sistema colonial. Incluso su nombre es hibrido.
El apellido “Santa Cruz” es probable que lo adopté tras el proceso
de evangelizacion; sin embargo, quiso conservar su linaje incaico
y por ello mantuvo “Pachacuti Yamqui Salcamaygua”. Revisando
su obra, se nota que dominaba el quechua y aprendi6é a hablar el
castellano, porque escribe en Castellano y tenia conocimiento del
Latin, por su cercania a los curas doctrineros. En 1613, a solicitud
del Virrey en el Peri, escribi6é su libro: Relacion de antigtiedades
deste reyno del Pira. Después se pierde todo rastro. Es probable
que fallecié hacia mediados del siglo XVII, no puede ser antes, ya
que su obra lo entregd hacia 1613.

Consideramos a Santa Cruz Pachacuti como uno de los principales
cronistas indios que gracias a su linaje y su formacién que recibi6é
de parte de los sacerdotes cristianos pudo hacer uso del lenguaje
espanol para escribir pero en esos escritos iban el alma indigena,
la forma de escribir es de un hombre que ama su cultura, lo hace
con una pasion por testimoniar lo valioso que dej6 el imperio in-
caico.

El valor de la obra de Santa Cruz Pachacuti a la conservacién de la
tradicidn oral es que recoge lo que escuché de los “antiguos prin-
cipales” (testimonios orales indigenas), de alli que el nombre que
le pone a su obra dice “Relacién de antigliedades”, quiere decir
rescatar la memoria de la poblacién indigena que todavia recuerda
lo que ha pasado en el glorioso imperio incaico.

Uno de los trabajos mas emblematicos es la inclusiéon del famoso
“Mapa del Coricancha”, que significa el registro visual mas impor-
tante de la cosmovision incaica. Es un dibujo cosmogénico que
alude a la cosmovision andina. (en la actualidad se encuentra en
uno de los pasillos del templo del Coricancha en el Cusco), Ali se
representa el templo del sol, y el sistema de huacas asociadas. Se
resalta al Sol, como divinidad central, a sus costados estan la luna
(Kllla), el rayo (lllapa), las estrellas, la Via Lactea, y Viracocha,
como Dios creador que hizo al sol, la luna vy las estrellas; a su al-
rededor estan las huacas compuestas por montafnas, manantiales,

53



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

piedras sagradas. Tiene toda una simbologia del universo césmico
andino. No es solamente un mapa o cartografia representativa de
algo, sino es una geografia espiritual, representa el orden del mun-
do andino segun la tradicién oral, traducida al lenguaje grafico.
Leamos lo que dice el propio cronista:

Este dicho templo del Sol, llamado Coricancha, era el prin-
cipal de todo este reino; y en él tenian la figura del Sol en
medio, de oro fino, grande como una rueda de molino; a un
lado estaba la Luna, de plata, y alrededor las demas estrellas y
planetas, y al otro lado estaba el trueno, que llamaban Illapa,
y el arco, que es su arma; y asimismo estaban alli representa-

das las huacas principales de los pueblos deste reino. (Santa
Cruz Pachacuti, 1993, p. 276).

En sintesis, la descripciéon y el mapa del Coricancha constituyen
una de las fuentes mas completas sobre el sistema religioso inca,
de la cosmovisién andina antes de la llegada de los espafioles,
porque no solo describe lo que se encontraba en el templo, sino
que interpreta la tradicién oral andina en forma grafica y escrita,
integrando a sus dioses, huacas v ritos en un mismo espacio sim-
bélico.

Titu Cusi Yupanqui

Nacié en 1529 (antes de la llegada de los esparioles), fue hijo de
Manco Inca, aquel inca que se refugié en la selva de Vilcabamba
y de Cori Ocllo su madre perteneciente a una familia directa de
la nobleza inca. Lleg6 a ser el tercer Inca de Vilcabamba, cuyo
gobierno duré desde 1561 hasta 1571, fecha en que fallecié. Su
vida estuvo marcada por el periodo de resistencia de los incas en
la selva de Vilcabamba, que fue el Gltimo reducto del imperio in-
caico frente al Virreinato espariol. Su obra conocida se denominé:
Instruccion al licenciado Lope Garcia de Castro (1570), dictada a
fray Marcos Garcia e interpretada por fray Diego Ortiz. Es un do-
cumento que registra el pasado de los incas en Vilcabamba, pero
a la vez la denuncia de los espafioles, de los encomenderos por los
abusos que cometieron contra los indigenas. Tltu Cusi Yupanqui,

54



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

fue elegido por sucesion dinastica a la muerte de su hermano v su
gobierno fue reconocido por los Esparoles (1565) a cambio de
que se bautizara al cristianismo y elevara un informe de las costum-
bres de su pueblo. El hecho de haber sido reconocido como auto-
ridad por los espaiioles, le valié para escribir una obra de acuerdo
a cdmo él pensaba v justificar por qué los incas de Vilcabamba se
revelaron contra los espafoles; ademas la obra se estructura gra-
cias a que él narraba en quechua al Frayle Marcos Garcia, éste lo
traducia al Castellano, luego de esa traduccién, el Fray Diego Ortiz
se encargd de redactar el documento como informe al Virrey Lope
Garcia Castro.

Lo importante en la obra de Titu Cusi Yupanqui es que su obra
tiene grandes componentes de tradicién oral. Sus relatos se reco-
gen gracias a los relatos que escuché de su padre, el Inca Manco
Inca, luego de sus tios, de sus familiares méas cercanos; incluso del
recuerdo cuando él era nifo (no olvidemos que nacié en 1529).
Gracias a la memoria prodigiosa de sus familiares, pudo narrar su
version de los antiguos incas y de la vida de los curacas y nobles.
Aqui su testimonio:

Yo, como hijo del dicho Manco Inca, muchas veces oi de su
propia boca y de otros principales y viejos que en aquel tiem-
po quedaban, cémo después que mataron a Atahualpa, le
dejaron por sefior y cémo al principio le trataban con buenas
palabras, mas luego le hacian agravios y le forzaban a dar oro
y plata. Y por eso, viendo los malos tratamientos, se alzé con-
tra ellos y fue la guerra. (Titu Cusi Yupanqui, 2005, p. 61).

Lo mas valioso de la obra de este cronista indio es rescatar la me-
moria indigena del proceso de conquista, aborda también la narra-
cioén de la llegada de los espanoles, la captura y muerte de Atahual-
pa, v las guerras civiles. Algo muy importante que rescatar es, a
diferencia de los cronistas espafioles, su narrativa recoge la version
oral de los vencidos donde enfatiza que Atahualpa fue traicionado
por la que el pueblo indigena sufrié los abusos e injusticias de los
encomenderos. Asimismo, describe como se conservaban ciertas

55



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

practicas religiosas y sociales en la regién de Vilcabamba que se
habia heredado de la tradicion oral. En si, su obra muestra la tran-
sicién de la voz oral a la escritura colonial, lo que convierte a la
obra de Titu Cusi como un testimonio excepcional de la memoria
colectiva indigena. Aqu™i otro texto oral emblematico de su obra.

Asi me lo contaban muchas veces los viejos que fueron pre-
sentes, como después que al dicho Atahualpa mataron los
cristianos, todos los naturales quedaron espantados y confu-
sos, ¥ no sabian qué hacer ni a quién tener por sefor, hasta

que a mi padre Manco Inca lo pusieron en su lugar. (Titu Cusi
Yupanqui, 2005, p. 59).

Guaman Poma de Ayala (1535-1536 aproximadamente)

Es el mayor de los cronistas indios, el méas versado y excepcio-
nal escritor cuya obra debe estar entre los mejores libros que se
han escrito sobre el Pert. Porras Barrenechea sostuvo: “Guaman
Poma no es solo un cronista indio, sino un indio que escribe con
su propia voz y transmite la vision quechua de la historia, recogida
de labios de los ancianos y de la memoria colectiva de su pueblo.”
(p.243). Su obra significa el primer documento iconografico que
nos presenta sobre la vida del imperio incaico. Su monumental
obra Nueva cordnica y buen gobierno se termind de escribir hacia
1615. Segtin los méas connotados estudiosos de su obra (Porras,
Murra, Adorno, Pease, Millones) coinciden en sostener que la vida
de Guaméan Poma hay que reconstruirla en base a los informes
que él mismo proporciona en su obra; no hay otro documento o
fuente en qué basarnos para hacer ese estudio. Lo que se conoce
es que el cronista indio escribid su crénica dirigida al Rey Felipe I
de Espafia con la esperanza que llegara a la corte para denunciar
abusos, injusticias y maltratos contra los indios que cometan los es-
panoles y proponer un “buen gobierno” para los indios. Confiaba
en la decisién que deberia tomar el Rey para castigar a malos fun-
cionarios espanoles y restablecer el orden. Guaman Poma dedicé
treinta afos para escribir dicha obra y fue el mismo que viaj6 a la
ciudad de Lima con el propésito de entregar su manuscrito a algtin

56



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

funcionario del Virrey para que envien su obra al Rey de Espana o
quiza él mismo embarcarse a Europa. Se sabe que su obra nunca
llegdé a manos del Rey y se perdié en el camino. Lo mas probable
es que Guaman Poma se quedd en el Per, regres6 a Guamanga
decepcionado v muri6 alli entre 1616 a 1620. Tampoco se sabe
como llegd el manuscrito a la Biblioteca de Copenhague. Su obra
fue localizada por Richard Pietschmann en 1908 y publicada por
Pail Rivet en 1936 quien hizo la primera impresién facsimilar.

Su obra voluminosa constituye 1179 péaginas y 400 dibujos en la
que detalla relatos de mitos y genealogias, leyendas cosmogdnicos
(origen de los primeros incas en Tampu Tocco o la leyenda de
los hermanos Ayar), transcribe el origen de los gobernantes incas
narradas por ancianos, en la que mantiene el estilo repetitivo y
enumerativo que es una caracteristica de la tradicién oral, hace un
inventario de las fiestas religiosas (Inti Raymi, Citua, Capac Raymi)
vy los ciclos agricolas, cuya base esta en lo que “los indios viejos”
le contaban y atin seguian practicando en algunos lugres, esto es
una practica continua en la obra de Guaman Poma, insistir en que
lo que él escribe no es invento, sino que recoge lo que los indios le
decian; desde vya es una actividad moderna de investigador etno-
grafico, convirtiendo la oralidad en escritura con el propdsito pre-
servar la historia frente al olvido colonial. Introduce quechuismos
y giros narrativos de la oralidad, tratando de conservar la forma
coémo hablaban y narraban sus historias los indigenas.

No obstante, toda la narrativa que elabora es justificada con dibu-
jos que es una forma iconogréfica de evidenciar en el grafico las
formas de vida del incanato. El dibujo marca la accién y el reflejo
de la instancia, los utiliza como paratextos, aquel texto visul que
refuerza lo escrito; es como si quisiera “hablar con imagenes”, un
recurso que refuerza el contenido escrito, es complementario y
muy valioso.

Muchos estudiosos han reconocido la trascendencia de Guaman
Poma respecto a la tradicion oral. Jhon Murra (1980) sostiene que
“La obra de Guaman Poma constituye una de las fuentes mas ricas

57



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

para entender la etnografia de los Andes. Su relato refleja la voz
de un pueblo, recogida en la tradicién oral, y puesta en letras para
resistir el olvido colonial.” (p. XXVIII). Asimismo, Rolena Ador-
no advierte: “Guaman Poma se presenta como cronista y testigo,
pero también como heredero de la memoria oral indigena. En su
escritura se funden la tradicidén quechua y el discurso letrado occi-
dental, dando lugar a una obra tnica en la literatura colonial.”

(Adorno, 1986, p. 42). Mas adelante, Luis Millones (1990) men-
ciona: “El texto de Guaman Poma es una suma cultural: en él
conviven la palabra oida en la plaza v en la fiesta, con el discurso
escrito de la denuncia colonial, p.76).

Presentamos muy resumidamente algunos textos de Guaman
Poma referidos a la tradicién oral:

“En el mes de setiembre hazian los indios el Citua, fiesta muy
grande, echando las enfermedades y pecados de la ciudad. Y
ansi lo contavan los indios viejos, que todos salian con gran-
des gritos y ceremonias, corriendo por las calles con lanzas
y macanas, diciendo que echaban fuera las dolencias y malos
aires. Sacaban a los enfermos y decian que los llevaban a
los rios y quebradas, vy de alli tornavan a entrar limpios a sus

casas. Todo era con mucho orden y con gran temor de sus
dioses. (Guaméan Poma, 1980, p.270)

Respecto a su testimonio de que en su obra no se inventa, sino
se escribe lo que le han contado a él y lo que decian los antiguos
indigenas:

Yo, don Phelipe Guaman Poma de Ayala, natural desta tierra,
escribo lo que vi y lo que oi de los yndios viejos y principales
deste rreyno del Pirtd, porque no se pierda la memoria de sus
rreyes, de sus antiguallas y de sus grandes hechos. Porque
después que vinieron los cristianos y conquistaron esta tierra,
poco a poco se an ydo olvidando las cosas antiguas, y muchos
mienten y no dizen la verdad. Yo, como natural, quiero decla-
rar lo cierto para que se sepa la verdad de los ingas y deste

58



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

rreyno. (Guaman Poma, 1980, p. 5)
Y aqui esta otra:

“Dizen los yndios viejos, principales y antiguos desta tierra,
que en tiempo del primer Inga fue ordenado que en cada pue-
blo huviese mitayos y tributos para el servicio del rrey, y que
los repartimientos se hizieron con justicia y concierto. Y que
cada provincia guardava sus costumbres y leyes, y los yndios

eran obedientes y contentos, porque no se les hazia agravio.
(Guaméan Poma, 1980, p. 105)

Lo méas importante de Guaméan Poma es haber construido un dis-
curso contestatario sobre las otras versiones que se relatan del
imperio incaico, es revelar la tradicién oral del antiguo pueblo,
siempre manifiesta que no es “inventor de relatos”, sino que escri-
be gracias a las fuentes orales con que intenta legitimar su versién
como una verdad, algo que ha sucedido. Algo que hay que resca-
tar es haber fijado en la escritura textos orales, especialmente de
las voces de los ancianos, aquellos sabios del imperio. Refuerza la
autoridad indigena frente a la historiografia espafola. Su versién
es querer corregir a los demas y que después de la llegada de los
espanoles “El mundo esta al revés”, todo se ha trastocado, las
formas de vida han cambiado radicalmente y, culmina con una
decepcion. “Y no hay remedio” es la frase que se repite constan-
temente. Su deseo de trasformar el mundo, de proponer un nuevo
orden de gobierno se frustra, jamés lo tomaron en cuenta, quiza
esta mortificaciéon lo llevaron a su prematura muerte después de
haber culminado el manuscrito.

2.3.3. Los trabajos de tradicion oral en la colonia

A inicios del siglo XVII, ya en el periodo de estabilizacién colonial,
los espanoles trataron de clausurar todo vestigio cultural que venia
del antiguo imperio incaico e instalaron la educacién similar a la
que se daba en Europa. Llegd gente letrada para la administracién,
se instalaron familias nobles e intelectuales que desarrollaron cierta
cultura con prototipos europeos; asi, el desarrollo de la literatura

59



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

de la colonia en el Peru, tal como lo estimara José Carlos Maria-
tegui (1928), no fue peruana, sino espafiola, “porque fue escrita,
pensada y sentida en espafiol”. Entonces, se perdi6 el interés por
las tradiciones orales de los antiguos y mas bien se imitaba a los
escritores espanoles, especialmente a aquellos del “siglo de oro”
espariol que traspasaba fronteras en Europa. No obstante, en este
panorama, algunos escritores, conscientes del valor que significa-
ba rastrear las producciones literarias de los antiguos peruanos,
trataron de seguir la conducta de los cronistas y siguieron recopi-
lando informacién del pasado incario.

Los méas importantes autores de inicios del siglo XVII que pro-
dujeron textos de recojo de informacién de tradicion oral son:
Pablo José de Arriaga (1564-1622), con La extirpacion de la
idolatria del Pert (1621), Fernando de Montesinos (1590-1655)
Memorias antiguas historiales y politicas del Pera (1644), Anto-
nio de la Calancha (1584-1654), Croénica moralizada del orden
de San Agustin en el Peri (1638), Diego de Esquivel y Navia
(1676-1754), Noticias cronoldgicas del Cuzco (1749), entre los

mas importantes.

Sin embargo, el texto mas emblematico que ha sobrevivido a es-
tos tiempos y es referente insustituible en los estudios culturales es
Dioses y hombres de Huarochiri (1608) compilado por el padre
Francisco de Avila, extirpador de idolatrias. Segtn los registros
este trabajo fue realizado por indigenas cristianizados entre 1608
a 1615 aproximadamente. El padre Avila participé como recopi-
lador y traductor en forma parcial. Es el registro mas importante
de mitologia y tradicién oral quechua que incluye relatos memo-
rables como el de Pariacaca, Huatiacuri, Chaupi Namca, entre
otros. José Maria Arguedas fue el primero en reconocer el valor
antropoldgico v literario de este libro que significa uno de los testi-
monios claves de la vision andina antes de la colonizacién. Sobre
ello sostiene:

El manuscrito de Huarochiri es el testimonio mas puro y mas
completo de la religion, la mitologia vy la literatura oral que-

60



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

chua. En él hablan todavia los hombres que creian en sus dio-
ses antiguos, sin que la dominacién espariola haya podidao
destruir del todo su alma. (Arguedas, 1966, p. 12).

Para Gérard Taylor (1987, 2008) quien realiz6 la edicién critica
bilingtie (quechua—castellano), donde analiza la estructura narrativa
de los textos y los niveles de oralidad, El manuscrito de Huarochiri,
tal como se conoce también a este libro, es una coleccién coral,
donde convergen distintas voces indigenas:

El manuscrito no es una simple crénica o catecismo, sino
un archivo de memoria oral: cada relato procede de distintas
bocas, v su unidad reside en la persistencia del pensamiento
mitico andino. (Taylor, 1987, p. 25).

Y para Franklin Pease (1939 — 1999) el Manuscrito de Huarochiri
es un libro que codifica en quechua las creencias y relatos ances-
trales que han sobrevivido a la colonizacién y que debe entenderse
como un texto “de resistencia cultural”’, una “teologia andina de
la oralidad”, donde se recopila la voz de los antiguos sacerdotes y
narradores indigenas:

El texto de Huarochiri es un testimonio de resistencia. Fue
escrito en quechua, pero su contenido trasciende el control
eclesiastico: los mitos de Pariacaca o Chaupi Namca son ver-

daderas genealogias de la memoria andina. (Pease, 1995, p.
64).

Creemos que uno de los aportes fundamentales que hace este ma-
nuscrito a los estudios de la tradicién oral en el Peri es que, al ser
escrito originalmente en quechua, por indigenas quechuas que po-
siblemente sabian castellano, conserva la estructura narrativa que-
chua, incluso cuando estos textos fueron traducidos al castellano,
se identifica la sintaxis quechua, el espiritu y estados de animo del
escritor indigena se revela en los relatos por la estructura textual.
Asimismo, es de vital importancia el registro de mitos, leyendas,
practicas religiosas indigenas, cuentos que sobrevivieron a la colo-
nizacion y que responde a periodos anteriores; aunque la mayor

61



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

parte de estos textos pertenecen a la zona de Huarochiri, espa-
cio donde se hizo este trabajo, no deja de anunciar otros territo-
rios y acciones de los antiguos peruanos. Es mas, son textos que
responden antes de la cristianizacién total que emprendieron los
espanoles. Por otro lado, se muestra la cosmovisién andina que
tuvieron en el imperio incaico sobre el cielo y la tierra. Las na-
rraciones integras se conservaron como el de Pariacaca, Huatia-
curi, Chaupi Namca, Huallallo Carhuincho, Tamta Namca, entre
otros. Son mitos de creacién y genealoglas divinas narradas por
indigenas v fijadas en la escritura por un indigena anénimo que
sobrevivié gracias a la accién del padre Francisco de Avila y lo que
es mas importante, el manuscrito revela una resistencia simbdlica
de los indigenas, pues el texto conserva las creencias originarias,
aunque bajo la apariencia cristiana.

Aqui presentamos un fragmento del mito de Pariacaca:
Nisga runakunam kashanku:
Pariacacaga Condor Coto llagtamanta pagarirgan.
Iskay chunka watakunapi hatun para tivaypaq pagarirgan.
Pisqa rurukunamanta paqgarirgan.

Chay rurukunamanta pisqa puma hatun mallqukuna muchug
runakunam kananpaq kashanku.

Manam runakunamga yupaychaykuchu.

Chaymanta Pariacacaga phinirgan, hatun parawan, rayo wan

pukllachin, chaypi runakunamga waniugkuchkan. (Arguedas
y Duviols, 1966, p. 35)

(Traduccion al espafol)
Dicen los hombres antiguos:

Pariacaca naci6 en el pueblo de Condorcoto.

62



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

En tiempos de gran lluvia vino a la existencia.
Naci6 de cinco huevos.

De esos huevos salieron cinco pumas, los mayores progenito-
res, para que existan los hombres.

Pero los hombres no le rindieron respeto.

Entonces Pariacaca se encolerizd, jugd con la gran lluvia y el
rayo, y alli perecieron los hombres.

En el siglo XVIII hubo algunos trabajos rescatables sobre la inten-
cién de recopilar tradicion oral en el Pert, entendiendo que esta
practica iba de mas a menos, ya que los hombres letrados venidos
de Espafa y parte de Europa, priorizaba sus escritos para imitar
a los europeos en sus modas y corrientes literarias. No obstante,
algunos nombres como: osé Eusebio Llano Zapata (1721-1780),
quien escribi®6 Memorias histérico-fisicas-criticas-apologéticas del
Pert en la que recogié referencias sobre tradiciones y relatos po-
pulares indigenas, su trabajo se relacioné con los fenémenos na-
turales y el origen del mundo. Hipélito Unanue (1755-1833) a
través de El Mercurio Peruano (1791-1795) defendié los saberes
indigenas como fuente de conocimiento natural, aunque propia-
mente no recogié mitos, valord los saberes orales y el uso de la
lengua quechua como portadora de la memoria ancestral. José Se-
bastidan Barranca (1826-1886) Apuntes sobre el idioma quichua
(1876) donde transcribe refranes, cantos y expresiones indigenas
como registros de tradicién oral.

2.3.4. El siglo XIX
Ricardo Palma

El autor mas significativo del siglo XIX, después de la independen-
cia del Peri v la instalacién del gobierno republicano fue Ricardo

63



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Palma, figura emblematica de la literatura nacional que con su
nombre llena todo un siglo de oro de las letras peruanas. En su
monumental obra Tradiciones peruanas que comprende seis series
y una edicién definitiva corregida por el propio autor, va desde
1872 hasta 1910. El mismo se ha referido varias veces a testimo-
niar que su fuente de escritura es la tradicién oral, lo que oye de la
poblacion:

Yo no invento, recojo lo que el pueblo cuenta, lo que oi en la
esquina o en los portales del viejo convento. (Palma, 1872,
Prélogo a la primera serie, p. 5)

El pueblo es el mejor cronista. De sus labios he aprendido
mas historia que de los archivos. (Palma, 1883, p. 12)

Lo que la pluma del cronista olvido, lo guardd la lengua del
pueblo. (Palma, 1891, p. 8)

Estas revelaciones certifican que Palma utilizé la fuente oral para
sus escritos para dar nacimiento a un nuevo género literario llama-
do “tradicién” que segtin Porras Barrenechea es un género creado
por el mismo Palma:

La Tradicién es un género literario nuevo, creado por Ricardo
Palma, en el cual se mezclan la historia, la leyenda vy el cuento
con gracia y picardia criolla; un relato que parte de un hecho
histérico o de una conseja popular, lo adereza con ironia, lo
humaniza con anécdotas y lo cierra con una moraleja o un
chiste. (Porras Barrenechea, 1949, p. 17)

Por tanto, la fuente principal de Palma para su obra es la tradiciéon
oral de la Lima colonial, de las versiones que comentaba la gente
popular en las reuniones festivas, fiestas, velorios, misas y tantas
actividades cotidianas. Palma tuvo la genialidad de transformar esa
fuente en relatos memorables que tomaron la forma de “Tradi-
cién”, como un nuevo género literario. En esa recreacion esta el
mérito de Palma, alli puso su talento para convertir un episodio
cotidiano en un cuento magistral que perdura hasta nuestros dias.

64



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

Consideramos mucho los aportes de Palma a la literatura peruana
y el enriquecimiento de la tradicién oral como: Traslada la oralidad
a la escritura con un estilo tnico (la tradicién creada por Palma),
inconfundible, escrito con humor fino e gran ironia. Es el escritor
que revalora el habla popular y la memoria colectiva del pueblo.
Siempre ha manifestado que sus Tradiciones son “historias que el
pueblo cuenta”, que fueron recogidas de la poblacién en plazas,
conventos y tabernas limenas. Pero alli mezcla la historia, la leyen-
da; su destreza léxica lo lleva a construir memorables narraciones
en la que tiene un poquito de leyenda, historia, novela, crénica e
invento; al que denominamos “tradiciéon”; por lo que se constituye
en el que construye el imaginario colonial en el Pert, del folclore
limefio y mestizo, donde sobresalen historias de curas, sacristanes,
militares, monjas, personalidades de la colonia, poblacién margi-
nal; una gama de personajes que son recreados por la genialidad
de Palma.

Leamos aqui algunos textos cuya base es la tradicién oral limena:
“El alacran de Fray Gémez”

Deciase entre los devotos del convento de San Francisco que
el buen Fray Gémez tenia tales prendas de santidad, que has-
ta un alacran podia trocar en joya con sélo persignarse.

Era Fray Gémez un lego limosnero que jamas negd un favor
ni cerrd la puerta al menesteroso. Una tarde se presentd ante
él un hombre pobre, afligido por una deuda que debia pagar
so pena de ir a la cércel. Fray Gémez, no teniendo un real, le-
vanté del suelo un alacréan, lo puso sobre un papel, pronuncié
unas palabras, vy al instante el bicho se convirtié en una joya
de oro esmaltada de piedras finas.

Con ella pag6 el hombre su deuda, y cuando dias después qui-
so devolverla al fraile, éste le dijo: —Guardela, hermano, que
bien puede servirle de ayuda, pues el cielo no me ha menester
en tales riquezas.

Desde entonces, los devotos limerfios suelen decir: ‘Hace un

65



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

milagro como el alacran de Fray Gémez’, cuando algo impo-
sible se realiza por la fe. (Palma, 1891, pp. 61-63)

Aqui otra tradicion: “La monja de la llave”

En el convento de Santa Clara cuentan las madres que hubo
una religiosa que llevaba siempre colgada del cuello una llave
misteriosa.

Nadie supo jamas lo que aquella llave abria, pero el recelo y
la curiosidad andaban por los claustros como almas en pena.
Decian unas que era llave del sagrario, otras que de algtin se-
creto arcon.

La verdad, segln lo refieren las viejas monjas, era que aque-
lla llave abria la puertecilla de un pasadizo oculto, por donde
entraba a visitar a la monja un caballero de la nobleza limeiia,
con quien mantenia amor profano.

Descubierto el pecado, la monja fue condenada a prisién per-
petua y muridé en penitencia, llevando consigo la llave como
simbolo de su culpa. Desde entonces, cuando alguna religiosa
comete falta grave, las hermanas dicen en voz baja: —‘Lleva
su llave al cuello’.

Asi terminé la historia que atin hoy repiten las madres an-
cianas de Santa Clara, como advertencia y leyenda. (Palma,

1892, pp. 102-104)

Clorinda Matto de Turner (1852-1909) es otra de las escritoras
que trabajo el recojo de textos orales. Siguiendo el método de Pal-
ma, a quien consideraba su maestro, publicé Tradiciones cuzque-
fas (1884) trasladando el método usado por Palma para recopilar
cuentos, mitos, leyendas del Cuzco. Ella defendia su obra en estos
términos: “Nuestras tradiciones, en el fondo, son la voz del pue-
blo; su risa, su llanto y su ensefianza. Si Lima tiene las suyas, ;por
qué no el Cuzco, cuna del Sol y de los Incas?” (Matto de Turner,

1884, p. 4). Uno de los textos mas emblematicos es “El clavo de
Oro”

66



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

Cuentan los indigenas que el templo del Sol guardaba en su
muro oriental un clavo de oro que nadie podia tocar. Dicen
que aquel que lo arrancara traeria la ruina de los Incas y de
su linaje. Y fue, segiin cuentan los viejos, un hombre de ojos
azules quien, codicioso, lo arrancé, y desde entonces el Sol se
entristecid. (Matto de Turner, 1884, pp. 58-59)

Lo importante de Matto de Turner es que revalord la voz andina,
especialmente de la zona sur del Peri, trasladando a la escritura
los relatos quechuas que sobrevivieron en las comunidades rurales.
Algo importante que se nota en la obra de Matto es la visidn fe-
menina de la memoria popular; cuando leemos a Palma siempre
hay una voz masculina con personajes masculinos que cuentan en
la mayoria de sus tradiciones; en cambio, en la autora cusquena
se otorga protagonismo a las narradoras mujeres en expresiones
como: “las viejas del barrio”, “las indias del mercado”, para en-
fatizar que las versiones vienen de damas aborigenes del Cusco y
romantizar en parte sus historias para seguir cantando la aureola
del antiguo imperio incaico.

2.3.5. El siglo XX

José Maria Arguedas, (1911-1969) es el escritor peruano mas re-
presentativo del indigenismo y de la cultura andina, pionero en los
estudios sobre tradicién oral, realizé investigaciones etnograficas
admirables al intentar reunir un corpus de estudio y analizarlas des-
de el enfoque moderno de la etnografia. Es conocido su condicién
de narrador al publicar una seleccién de cuentos admirables Agua
(1933) y novelas como Yawar fiesta (1941) Los rios profundos
(1958) Todas las sangres (1964) El zorro de arriba y el zorro de
abajo (1969). Todas ellas para revelar el complejo mundo indigena
narrado desde dentro y por un narrador testigo. Esta produccién
novelistica fue simultdnea con su trabajo etnografico y se puso a
recoger in situ tradicién oral y estudiar cuanta informacion llegara
a sus manos sobre la cultura andina, especialmente del sur perua-
no. Es asi que publica su primer ensayo “Formacién de una cul-

67



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

tura nacional indoamericana” (1941) donde se vislumbra ya todo
el pensamiento temprano que tenia de la cultura andina en la que
sostiene que la tradicién oral constituye el niicleo de una cultura
mestiza en proceso: “El pueblo quechua ha conservado en su me-
moria oral los valores mas puros de su cultura: los cantares, las le-
yendas y los mitos son su historia y su filosofia.” (Arguedas, 1975,
p. 42). Con estas propuestas, abrié el camino para la antropologia
literaria del Pert, planteando que la oralidad no es un residuo del
pasado, sino una forma activa de creacion cultural. Aflos mas tar-
de, como funcionario del Ministerio de Educacién, emprendié una
tarea importante para los estudios de tradicién oral; junto a Fran-
cisco Izquierdo Rios publicaron el libro Mitos, leyendas y cuentos
peruanos (1947) que es el estudio fundacional de la recopilaciéon
moderna de la tradicién oral peruana, con énfasis en lo educativo
y lo literario. Se proponen recoger relatos orales de las distintas
regiones del Pert que va desde la Amazonia hasta los Andes. Su
metodologia roza con los trabajos modernos en el area, porque al
hacer la recopilaciéon, lo hace con sentido sistematico y respetando
las fuentes de informacidén de los narradores orales que proporcio-
naron la fuente oral. Algo importante en este trabajo es la grama-
tica textual, no solo recopilan relatos, sino que en la transcripcion
se conserva la forma del hablar popular, la sintaxis quechua o ama-
zOnica, sus cadencias y expresiones, que para su época era inédito.
Ellos mismos lo afirman: “Estas narraciones son parte de la vida
del pueblo, se transmiten de boca en boca, y en ellas se expresa su

manera de sentir, de pensar y de explicar el mundo.” (Arguedas &
Izquierdo Rios, 1947, p. 5).

Otro de los valores fundamentales del libro es la preservaciéon de
la memoria colectiva del pueblo andino y amazénico. Arguedas re-
coge los textos orales de la sierra sur del pais, algunos de la costa;
mientras que Izquierdo Rios lo hace de la Amazonia. Una gran ma-
yoria de estos textos son inéditos porque se fijaron en la escritura
por primera vez y conservaron su aliento de oralidad.

Asimismo, el libro tuvo también el propésito pedagdgico. Introdu-
cir al sistema educativo peruano la ensefnanza de la tradicidon oral.

68



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

Frente a la carencia de materiales educativos para los estudiantes
del pais, este libro se constituyé en bibliografia obligada, referente
por muchos afnos en el sistema educativo de educacién basica re-
gular y utilizado por cientos de docentes en las escuelas. Su propé-
sito se cumplid: acercar a la escuela la tradicién oral, introducir la
literatura popular en el sistema escolar. Los autores dijeron: “Este
libro esta destinado a los maestros v alumnos del Pert para que co-
nozcan y amen las tradiciones de su pueblo.” (Arguedas & Izquier-
do Rios, 1947, p. 3). Finalmente, es innegable el valor literario del
libro. Algo que ellos reconocen es que adaptan las narraciones con
respeto al tono oral, sin perder su belleza narrativa y simbdlica.
Algunas incongruencias, algunos vacios han sido llenados por el
autor sin perder la esencia de los textos. Por ello, es tan reconoci-
do el valor cultural de los autores que se identificaron con la sabi-
duria popular en un tiempo en que esta cultura era invisibilizada e
incluso despreciada por la academia y los grupos minoritarios que
controlaban la politica y la educacién en el pais. “La tradicién oral
constituye el corazén de nuestra cultura nacional, porque en ella

2

viven el pasado, el presente y el porvenir del Peri.” (Arguedas &
Izquierdo Rios, 1947, p. 12).

Aqui, algunos fragmentos de su trabajo:
La runa v la zorrina

Un hombre, cansado de su suerte, pidié consejo a la zorrina.
Ella le dijo: ‘Camina sin mirar atras, v donde oigas cantar al
gallo, cava la tierra’. El runa obedecié y hallé una olla de oro,
pero, por codicioso, mird atras, y el oro se volvié carbon.
Desde entonces, dicen, la fortuna no se alcanza con la impa-
ciencia, sino con fe. (Arguedas & Izquierdo Rios, 1947, p. 67)

La laguna encantada

“Una pastora bella peinaba su cabello junto a la laguna. Un
dia vio su reflejo y creyé que era otra mujer. Se enamord de
ella misma y se hundié entre las aguas. Desde entonces, en
noches de luna, su canto se oye sobre el agua. Los pastores di-
cen que quien la escuche y no cierre los ojos, se perdera para

69



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

siempre. (Arguedas & Izquierdo Rios, 1947, p. 53)
El Amaru

“En los rios grandes y hondos vive el Amaru, serpiente con
cabeza de llama y alas de céndor. Cuando sale, se lleva el
agua, truena y llueve. Dicen que cuando el Amaru pelea con
el condor, tiemblan los cerros y caen los rayos. Pero también
protege a los que lo respetan, porque en su cuerpo vive la
fuerza de la lluvia. (Arguedas & Izquierdo Rios, 1947, p. 42)

El Tunche

En la selva baja vive el Tunche, sombra que castiga a los que
mienten o matan. No se le ve, pero su silbido hiela la sangre.
Dicen los viejos que cuando el Tunche sopla junto a la ven-

tana, es porque la muerte anda cerca. (Arguedas & Izquierdo
Rios, 1947, p. 71)

En sintesis, el trabajo de Arguedas e Izquierdo, restituye la voz co-
lectiva del pueblo peruano, transcriben la oralidad sin “literaturizar-
la”, respetando el acento, dejandola respirar con su ritmo, su repe-
ticién y su tono proverbial. De alli que es considerado como una de
las fuentes mas puras de la tradicién oral peruana en el siglo XX.

José Maria Bravo Bresani (1928-2018) Estudi6 filosofia en la Uni-
versidad Nacional Mayor de San Marcos y en universidades de Eu-
ropa. Publicé el libro El pensamiento mitico amazénico (1970). El
lenguaje v la visiéon mitica en la Amazonia. Lima: Instituto Nacional
de Cultura (1982) y Ensayos sobre filosofia amazénica y tradicion
oral (1998). Fue el que propuso la recopilacion de la tradicion oral
amazoénica en la Universidad de Iquitos entre los afios de 1970-
1980. Su pensamiento se caracteriza por un didlogo entre filoso-
fia, antropologia vy lingtiistica amazdnica, poniendo énfasis por las
formas de pensamiento oral v simbélico de los pueblos indigenas
amazonicas, por eso se interesd por profundizar los estudios sobre
la cosmovision de los nativos selvaticos, recopilando su oralidad
y sus mitos. En su primer libro, sostiene que los mitos, cantos y
relatos orales indigenas establecen un modo propio de raciocinio

70



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

simbdlico, al respecto manifiesta:

“Los pueblos amazénicos han conservado su identidad gracias
al relato oral. En cada mito se repite la memoria de la con-
quista, pero también el deseo de reordenar el mundo desde su
propia palabra. (Bravo Bresani, 1991, p. 15)

Y mas adelante manifiesta:

El mito no es una invencién fabulosa, sino una categoria del
pensamiento que ordena la experiencia y da sentido al mundo.
En la palabra oral del indigena esta contenida una metafisica
de la naturaleza. (Bravo Bresani, 1970, p. 24).

Aunque su obra es poco difundida, su pensamiento ha quedado en
el fortalecimiento de los estudios sobre tradicién oral y su relacion
con la filosofia y la antropologia moderna. Influencié en investiga-
dores modernos posteriores a él como: Juan Ansién, Fernando
Fuenzalida y Rodolfo Cerrén-Palomino.

Luis Eduardo Valcarcel Vizcarra (1891 — 1987) Nacié en Moque-
gua, fue un Historiador, antropdlogo e indigenista cuya obra com-
prende el recuento de la historia antes de la llegada de los espa-
noles y a la vez recopilé cuentos, leyendas y mitos indigenas. En
su obra Cuentos y leyendas incas (1939) incorpora las narraciones
orales como parte del patrimonio cultural del Pert apuntando a la
construcciéon de la identidad nacional. Fue ministro de educacién
(1945 1947) en el gobierno de Bustamante y Rivero y director del
Museo Nacional. De alli que su obra estuvo orientada a inventariar
la tradicién oral de los pueblos. Aunque sus estudios abarcaron
mas la historia y la antropologia, no dejé de recoger tradicién oral
como actividad inherente a su vocacion de investigador. Ya en su
primer libro Tempestad en los Andes (1927) Valcarcel plantea la
defensa del indigena, el reconocimiento de su tradicién cultural, la
consideracién de un ser social, un poblador de los andes que tiene
muchos derechos como la propiedad a la tierra, la reivindicacion
social como ser humano. El indio no sélo debe ser tomado como
objeto de estudio sino como sujeto cultural. Su obra Etnohistoria
del Pert Antiguo (1959) se considera como una de las pioneras en

71



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

los estudios de tradiciéon oral, en la que recoge testimonios, saberes
ancestrales, descripciones de la vida cotidiana en los pueblos an-
dinos v tanta informacién complementaria gracias a sus dotes de
buen observador. Como ministro de educacién fundé la Direccion
de Educacion Artistica y Extension Cultural que se encargaba de
estudiar el folclore y los saberes comunitarios, ero a la vez, la re-
copilacién de la narrativa indigenista de esa época. Lo mas valioso
de Valcarcel fue que los textos que recogié fueron sistematizados
con un sentimiento andino, con una vocacion telarica de buen pe-
ruano. Desde la perspectiva ética de buen profesional, Valcarcel
propuso: Dirigir y coordinar la investigacion del folclore y las artes
populares en el Pert, analizar y exponer el material de estudio;
formar un archivo documentario de toda la literatura oral; estudiar
la formacién de un Museo Folklérico; v elaborar material educativo
dirigido a estudiantes de escuelas y colegios secundarios.

Irma Chonati, José Cerna, Santiago Lépez y Rodriguez Rea

Este grupo de investigadores peruanos publicaron un libro en con-
junto titulado Tradicién oral peruana: Hemeroteca 1896 -1976
(1977) que es uno de los registros mas valiosos que se ha hecho
en el Per( para registrar los trabajos de muchos autores que han
recopilado tradicién oral. Es una hemeroteca, donde han revisado,
seleccionado y ordenado los textos de tradicién oral como una fi-
cha de datos de las bibliotecas de la Universidad Nacional Mayor
de San Marcos vy la Pontificia Universidad Catélica del Pert y en
distintos museos peruanos. Todos trabajaban en la Oficina de Lite-
ratura, Teatro y Cine de Instituto Nacional de Cultura del Pert. El
trabajo que se presenta es el analisis de 36 colecciones de revistas,
peruanas y extranjeras que cubre el periodo de 1896 a 1976. Lo
importante de este trabajo radica en que los investigadores recogen
alta informacién de textos orales que aparecieron en revistas de la
capital y de las provincias, revistas que dejaron de circular y que se
encuentran en las bibliotecas aludidas. Constituye un registro bi-
bliografico méas que un libro de relatos, organiza publicaciones que
se han hecho en revistas, articulos, folletos.

72



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

Consideramos que lo méas importante de este trabajo es que elabo-
ran un catalogo sistematico de fuentes escritas que se han hecho
entre 1896 a 1976 en el Peru. Facilita el acceso a muchas refe-
rencias que se hallan dispersas, muchas de dificil dificil localizacién.
Esto permite a los investigadores rastrear la fuente, los lugares en
que se publicaron y qué textos son. Aporta a la construcciéon de
una bibliografia especializada sobre tradicién oral, valido para las
futuras investigaciones. Aunque en el libro no se relata a texto
completo las narrativas orales, lo importante es la identificacion de
la fuente, el espacio de divulgacién en que fue escrito.

Enrique Ballon Aguirre

Es uno de los investigadores contemporaneos mas importantes de
la tradiciéon oral. Esta vinculado académicamente con la Pontificia
Universidad Catélica del Pert (PUCP), pero a la vez ha trabajado
temas amazoénicos y andinos. Ademas, Ballon es un destacado es-
tudioso de la semiética, la antropologia, la lingliistica y otras areas
de las ciencias sociales. Su principal libro Tradicién oral peruana:
literaturas ancestrales y populares, Vol I y II (2006) es un texto
clave para comprender la tradicion oral contemporanea. Tiene
el gran mérito de haber sido trabajado con exhaustividad y rigor
académico, recopilado in situ de boca de sus interlocutores en la
que destaca los motivos vy sus variedades lingtiisticas. El libro expli-
ca como se configuran los motivos en las literaturas orales, cémo
existen variaciones en los relatos mitolégicos y populares segtin el
multilingtiismo, el contacto intercultural, el bilingiliismo vy la hetero-
glosia. Se sostiene en sus conocimientos de semiética, lingtiistica
generativa, analisis del discurso, etc. Asimismo, examina la tensién
oralidad vs escritura.

Celia Rubina Vargas (2006), de la PUCP, sostiene refiriéndose a
Ballon:

Se trata mas bien de una obra monumental que sistematiza
diversos trabajos de campo, numerosas publicaciones en re-
vistas especializadas y una trayectoria reflexiva con mas de 30

73



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

anos de estudios acerca de la produccién literaria de raigambre
oral en el Pert. Al darle una organicidad a esta recopilaciéon
integral y hacer un planteamiento de conjunto, el investigador
elabora una formulacién epistémica y metodoldgica de rigor
que comienza por definir el ambito lingtiistico de la sociedad
peruana [...] Sus cuestionamientos alcanzan también a la cri-
tica literaria que considera las literaturas ancestrales peruanas
como exentas de valor literario. Enumera los vicios de dicha
critica literaria, su autoritarismo, impresionismo, logocentris-
mo v su falta de rigor en la definicién de conceptos y en el
estudio del texto. (p. 185)

Lo importante de este trabajo es que reconoce a los primeros estu-
diosos de provincias que investigaron la tradicién oral como Efrain
Morote Best, r J. Ossio, H. Urbano, C. Itier y J. C. Godenzzi, entre
otros. Mas adelante, la misma Celia Vargas sostiene: “En suma,
considero que la obra de Enrique Ballén Aguirre constituye un
aporte fundamental para el estudio de las lenguas vy las literaturas
peruanas. Por sentar sélidamente una perspectiva de conocimien-
to y presentar con rigor una metodologia que permite explorar la
riqueza semantica de los textos, estos dos volimenes se convierten
en una obra de referencia obligada para todo aquel que se interese
en el estudio serio y sistematico de la tradicién oral peruana” (191).

César Toro Montalvo

Naci6é en Chiclayo en 1947. Poeta, historiador literario y compi-
lador. Si obra constituye tres tomos con el titulo de Mitos vy leyen-
das del Pert (1997) que recoge de las tres regiones: costa, sierra
y selva. Es una selecciéon de relatos costefios, por ejemplo, en el
primer tomo se registran 42 mitos y 277 leyendas de la Costa, en
el segqundo otro similar de la sierra y en el tercero de la selva. Su es-
tructura responde a una antologia, muy pocos comentarios criticos
a los textos. Intenta hacer una clasificacién de los mitos por temas
(registra 21 variedades de mitos). Su mérito radica en registrar al-
gunos textos no fijados en la escritura para la época de publicacion
del libro. Aqui un fragmento del texto:

Los mitos de Wakon, El barco fantasma, La yacumama, El

74



Capitulo Il: Marco de referencias de trabajos sobre tradicion oral

tunche, Las sirenas fueron algunas de las historias que el es-
critor Montalvo ha realizado. Al respecto, comentd que estos
relatos “suelen combinar procesos indigenas v rituales religio-

sos” puesto que, “no existe mejor modelo literario que el mito.
(Toro Montalvo, 2021, par 3).

A este apretado resumen de estudiosos e investigadores de la tra-
dicién oral en el Pert, debemos agregar los nombres de Gonzalo
Espino Relucé con su libro Literatura oral o la literatura de la tra-
dicion oral (2010) Genoveva Nuriez Herrera & Rosaura Andaza-
bal Cayllahua con Arte y tradicién oral quechua de Ollantaytambo
(2021). Federico Helfgott Seier & Elizabeth (Noemi) Lino Cornejo
Voces del Peri: memoria v tradicién oral (2024). Rosaura Andaza-
bal Cayllahua (2022) Arte y tradicidn oral quechua de Ollantaytam-
bo, entre otros.

Finalmente, hacemos mencién que desde nuestro terreno de inves-
tigacién, como responsable del proyecto sobre tradicién oral en la
Universidad Nacional Daniel Alcides Carrion de Cerro de Pasco,
hemos publicado dos libros de los autores: David Eli Salazar Espi-
noza, Pablo Lenin La Madrid Vivar, Teéfilo Félix Valentin Melga-
rejo, Elsa Carmen Munoz Romero. Tradicién oral de la provincia
de Pasco, Tomo I (2020) Tradicién oral de la provincia de Pasco,
Tomo II (2020), libros que se pueden consultar a través del Fondo
Editorial de la Universidad Nacional Auténoma Altoandina de Tar-
ma.

75






CAPITULO Ill

ESTRATEGIAS PARA  RECOPILAR
LITERATURA DE TRADICION ORAL

3.1. Consideraciones preliminares

Muchos consideran que recoger la tradicion oral de los pueblos es
una tarea sencilla y poco complicada que no requiere demasiado
trabajo y tiempo. Estas arriesgadas opiniones que circulan en algu-
nos circulos de las humanidades y en el sistema escolar lamenta-
blemente se equivocan. La recoleccion de la tradicién oral de ma-
nera sistemaética y con fines de investigacién es una tarea ardua,
sacrificada y mucho mas compleja de lo que se puede suponer.
Se necesita de una metodologia apropiada que involucre un con-
junto de estrategias para inventariar el rico acervo cultural de los
pueblos. No basta tener la voluntad para poder hacerlo; sino toda
una preparacion para sistematizar ese trabajo; se trata de todo un
proceso cuidadoso que permita recopilar con éxito la esencia del
texto oral.

Cuando se revisa la bibliografia referente a las metodologias que
orienten la recopilacién de tradicién oral, hay que contarlos con los
dedos; existe escasa informacidén sobre ello; algunas orientaciones
de manera general pero que no desarrollan un método de manera
sistematica para realizar este trabajo. Recién, en el presente siglo,
algunas universidades latinoamericanas, institutos de investigacién
han abordado el trabajo con mucha seriedad y estan dandole so-
porte tedrico y elaborando trabajos en zonas rurales, muchas de
ellas inéditas dentro de la escritura. En esta linea, hay que reco-
nocer los trabajos que realizan en el Laboratorio de Literatura de
Tradicion Oral (LALTO) que tiene su sede y coordinacién en El
Colegio de San Luis (COLSAN) de México que funciona como un

77



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

laboratorio asociado al Laboratorio Nacional de Materiales Orales
(LANMO) que pertenece a la Universidad Nacional Autébnoma de
México (UNAM) vy a la vez, forma parte de la Red Iberoamericana
de Estudios sobre Materiales Orales de México (RIEMO). EILALTO
tiene el trabajo de la recopilacién de materiales orales en campo
(grabaciéon audio/video), rescate, catalogacién y conservacién de
géneros poéticos y narrativos, transcripcion, edicion y clasificacion
de corpus para consulta académica, publicacién de libros, revistas
y material de divulgacién, organiza seminarios, congresos, talleres
para difundir la tradicién oral y registra muestras al Repositorio
Nacional de Materiales Orales (servicios de LANMO). Su actividad
es permanente cuyos trabajos se han publicado de manera virtual
y también fisica en las que destacan: Manual para la recoleccién de
literatura de tradicidon oral — Mercedes Zavala Gémez del Campo
y Alejandra Camacho Ruan (2018), De creencias, supersticiones
y maravillas: literatura de tradicién oral del viejo y nuevo mundo
(2018) de Zavala Gémez Del Campo, Mercedes; Paz Torres, Mar-
garita. Del inframundo al ambito celestial. Entidades sobrenatura-
les de la literatura tradicional hispanoamericana (2017) publicado
por Claudia Verédnica Carranza Vera y Claudia Rocha Valverde.

Asimismo, en Brasil, la Universidade de Sdo Paulo (USP) ha crea-
do el Nicleo de Estudos em Histéria Oral / grupos de oralidad que
realiza estos trabajos cuyos resultados ya estan publicados en el
compendio Oralidades (2017) que es una investigacién en histo-
ria oral, retine trabajos sobre memoria oral, entrevistas, incorpora
parte de la metodologia v la edicién de fuentes orales. En Colom-
bia, La universidad de Antioquia realizan trabajos a través del gru-
po de investigacién Tradiciones de la Palabra orientados a trabajos
de pre grado, entre ellos los temas de la oralidad. En Chile, la Bi-
blioteca Nacional de Chile ha creado el Archivo de Literatura Oral
y Tradiciones Populares que se dedica a actividades de revision y
puesta en valor de los materiales que conserva el archivo (publi-
caciones, cancioneros, documentos y fondos especializados sobre
literatura oral y tradiciones populares) y lo pone a disposicién di-
gital. En Argentina, la Universidad Nacional de La Plata (UNLP)

78



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

ha formado el “Archivos v editorial universitario” para realizar pu-
blicaciones sobre folclore y tradicién oral. Entre sus principales
publicaciones son: Voces de tinta: Estudio preliminar y antologia
comentada de Folklore argentino (2008), libro publicado en 1905
por Robert Lehmann-Nitsche y Romances: Poesia oral de la pro-
vincia de Buenos Aires (1996) por Gloria Chicote y Miguel Angel
Garcia.

En el Peru, la Pontificia Universidad Catélica del Pera (PUCP) a
través del Instituto Riva-Agliero ha creado el Grupo “Tradicion
Oral Peruana”, que realiza trabajos de recoleccién y divulgacion
del patrimonio de tradicional oral, realiza publicaciones, audiovi-
suales, exposiciones, festivales. También formacién de talleres de
investigacion. Uno de los trabajos se llama Emperador Carlomag-
no en los Andes del Pert (2017) que es estudio de la obra teatral
antigua con representacion anual. Asimismo, financia investiga-
ciones que ha dado como resultado en el repositorio de mas de
150 textos de grabacién de tradicién oral de entrevistas donde
existen cuentos, relatos, poesia y costumbres pueblerinas. En la
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, a los trabajos de in-
vestigacion del profesor Manuel Larr(, se suma las investigacio-
nes de Gonzalo Espino Relucé y Mauro Mamani Macedo. Espino
ha publicado el libro La literatura oral o la literatura de tradicion
oral (2010) y articulos como: Tradicién oral y memoria colectiva
indigena (indigenista) en nuestra comunidad indigena (2001). Ma-
mani estda abocado a las investigaciones sobre poesia quechua, su
tltimo trabajo se titula: Pacha Puriq. La poesia quechua de Carlos
Huaman (2024). Similares trabajos se pueden registrar en Univer-
sidades amazdnicas como la Universidad Nacional de la Amazonia
donde se han realizado algunas tesis de pre grado como en la Uni-
versidad Nacional Enrique Guzmén y Valle.

Finalmente, menciono el trabajo que hemos realizado en la Univer-
sidad Nacional Daniel Alcides Carriéon de Cerro de Pasco. Como
Responsable del Proyecto de investigacion “Didactica activa de la
tradiciéon oral pasquena en las I.LE. de Pasco” (2019 -2021) junto
a mi equipo investigador integrado por Pablo La Madrid Vivar,

79



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

Teofilo Valentin Melgarejo y Elsa Mufioz Romero, hemos publi-
cado dos libros: Tradicién oral de la provincia de Pasco, Tomo I
(2020) y Tradicién oral de la provincia de Pasco, Tomo II (2020)
que recoge narrativas orales recogidos en los distritos de la provin-
cia de Pasco, in situ Lo importante de esta publicacion es que se
registran textos orales inéditos de la region, aquellos que todavia
no han sido fijados en la escritura que le da una autenticidad in-
vestigativa, los textos van precedidos del nombre del informante,
el lugar donde se produjeron respetando los codigos de ética del
investigador.

Este libro pretende de alguna manera llenar el vacio existente en
la bibliografia para la recopilacién de la tradicién oral, para el cual
se desarrolla un conjunto de estrategias metodoldgicas para poder
realizar el trabajo de campo y recoger con exhaustividad y rigor las
tradiciones orales que circulan en una comunidad. Es como una
hoja de ruta que hay que seguir o un manual que nos orienta y guia
el trabajo de investigacion. Para ello, el que se inicia en este traba-
jo, los que ya estan comprometidos con el tema de investigacion,
estudiantes y docentes tendran una herramienta didactica que les
permita recopilar la tradicién oral con responsabilidad, insitu, re-
cogiendo entrevistas, memorias, testimonios de personas y con-
trastando varias versiones sobre un mismo relato. El trabajo permi-
te un ordenamiento para que los textos orales sean sistematizados
con propiedad. Con un lenguaje claro, sencillo y directo queremos
dirigirnos a los investigadores e interesados en el fendémeno de la
tradicién oral que merece ser recopilado, ordenado vy divulgado,
para que no se pierda en el olvido; mas bien hacer el trabajo de
recopilacion de la memoria colectiva de nuestros pueblos. Detalla-
mos los siguientes procesos.

80



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

3.2. Propositos

3.2.1. Elaborar la estrategia metodolégica apropiada que permita
recopilar de manera sistematica la tradicién oral de Pasco.

3.2.2. Disenar el trabajo de campo por medio de una hoja de ruta
que permita el recojo de la fuente oral con exhaustividad v rigor.

3.2.3. Desarrollar con cuidado y paciencia los procesos de trans-
cripciéon de la fuente oral al texto escrito que proporcionan los in-
formantes.

3.2.4. Analizar las transcripciones de los textos orales para siste-
matizar y editar las tradiciones con fines estrictamente literarios.

3.2.5. Establecer sentido y coherencia textual a las versiones fina-
les de los textos orales con la finalidad de no repetirse.

3.2.6. Publicar los resultados de investigaciéon en formato de libro
para la difundir a nivel regional y nacional.

3.3. Delimitacion y alcance

Esta propuesta esta orientada a la persona que pretende iniciar la
tarea de investigacion en tradicion oral, del mismo modo a quienes
ya estan metidos en este campo de investigacion, a los docentes y
estudiantes del nivel secundario vy superior, a los investigadores en
tradicién oral. Las estrategias metodolégicas que aqui desarrolla-
mos estan preparadas para auxiliar a los investigadores que se pro-
ponen recoger la tradicién oral de los pueblos. Hemos preferido
darle una orientacién de la manera mas sencilla y directa, sin com-
plicarnos en el lenguaje artificioso, orientar las formas y estrategias
con la claridad del caso. De alli que cualquier interesado en investi-
gar y recopilar tradicién oral de cualquier pueblo puede consultarlo.
Por eso, tiene la caracteristica de un manual de uso que auxilia al
investigador en su trabajo de campo, su edicién y publicacién de
los textos recopilados.

81



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

3.4. El trabajo de campo

Es el trabajo practico que realiza el investigador. Para ello debes
ponerte en el pellejo del informante, comprender su horario de
trabajo porque seguramente estaran atareadas en cosas cotidianas.
Un aspecto importante es comprender que ellos “no estan a tu
disposicion y tu horario”, hay que someterse a su disponibilidad de
horario,su paciencia, espacio y predisposicion para atender nues-
tro pedido. Por tanto, la tarea del investigador esta en desarrollar
esta habilidad para causar empatia con el informante, se necesita
de buen tino y observacion para establecer ese contacto con el
entrevistado, habilidades que se iran desarrollando con la practica
constante en la continuidad en el mismo terreno de la investiga-
cion. Tres los procesos importantes en esta tarea: Planificacion,
Desarrollo y sistematizacion.

3.4.1. Etapa de planificacion
a. Delimitar los propositos de la investigacion

La persona que va realizar este trabajo debe tener bien claro qué es
lo que quiere lograr, cuéles son tus metas, objetivos a la que quiere
arribar, calcular qué margen de dificultad podria tener, cémo va
plantear la metodologia de trabajo y cédmo va ordenar, organizar y
divulgar el material oral que ha recopilado. A manera de ejemplo.
Cuando emprendimos el proyecto de investigaciéon para recoger
la tradiciéon oral de la regién Pasco (Perti) que desarrollamos en la
Universidad Nacional Daniel Alcides Carrién de Cerro de Pasco
(2019 -2021), junto al equipo investigador nos planteamos una
meta: inventariar la mayor cantidad posible de tradicién oral de los
29 distritos de Pasco, dando prioridad al recojo de las narrativas
orales. Se propuso visitar las comunidades de Pasco de manera
presencial, seleccionando a los informantes, grabar la informacion
en audio y video para procesar esa informaciéon. Los textos selec-
cionados servirian para publicar los libros de tradicién oral donde

82



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

se selecciona los textos orales mas importantes. Los resultados
fueron los siguientes: La publicacién de los libros Tradicién oral de
la provincia de Pasco, Tomo I (enero del 2020) y Tradicién oral de
la provincia de Pasco, Tomo II (noviembre del 2020). Esta decision
de tener muy claro los propésitos de tu investigacion te va conlle-
var a planificar lo posterior; si no tienes la claridad necesaria para
emprender este trabajo, los resultados no van a ser lo esperado
y pueda que no sea significativo. Por ello, en pleno desarrollo de
trabajo de campo, el investigador se va dando cuenta de las falen-
cias que surgen y las correcciones inmediatas que se debe realizar.
Por eso, cuando en nuestra investigacién nos planteamos recoger
tradiciéon oral de los 29 distritos de la provincia de Pasco, no lo-
gramos culminar el trabajo debido a las dificultades de traslado del
equipo de investigacion a los lugares seleccionados, especialmente
a la provincia de Oxapampa que esta en la selva del departamento
de Pasco porque en el aftlo 2020 se inici6 la pandemia que frustro
la continuacién del proyecto, las visitas a las comunidades amazé-
nicas se suspendieron. De alli que sélo publicamos los dos tomos
referentes a la provincia de Pasco. El material recopilado de la
provincia de Daniel Carrién ha quedado inconcluso, en la primera
etapa de recopilacion y falta el proceso de sistematizaciéon y pu-
blicacion. Por eso, es importante tener en cuenta una cosa es la
planificacién y otro los resultados a los que arribas.

Reiteramos, delimitar los propdsitos de la investigaciéon conllevan
a acercar la planificacién con los resultados esperados.

b. Establecer la performance

Es fundamental establecer desde qué disciplina y propésito quieres
enfocar la recopilaciéon de la tradicién oral: literaria, antropolé-
gica, etnolégica, sociolégica, histdrica, lingtiistica, estudios cultu-
rales, etc. Hay que tener en cuenta que la tradiciéon oral abarca
mucha informacién social; por tanto, es clave determinar el arte
del performance, de saber desde qué angulo vas a estudiar esa tra-
dicién y a partir de alli determinar tus objetivos. Por ejemplo, Irma
Chonati y su equipo de investigacion se propusieron establecer un

83



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

estudio hemerografico de la tradicién oral del Pert, hacer una in-
vestigacion en las bibliotecas de la Pontificia Universidad Catélica
del Perti, La Universidad Nacional Mayor de San Marcos, los mu-
seos nacionales y registrar revistas, folletos, libros que contengan
material de tradicién oral y se han dedicado a elaborar “fichas he-
merogréficas” con informacién que va desde el afio de 1896 hasta
1976. Su resultado ha sido la publicacién del libro: Tradicién oral
peruana: Hemerografia (1977). En nuestro caso, nos propusimos
recoger informacién de tradicién oral desde la disciplina de la li-
teratura, validos para los estudios literarios; por tanto, lo que nos
intereso6 fue recoger textos de “literatura de tradicién oral”, los tex-
tos narrativos: cuentos, mitos, leyendas, testimonios de vida, me-
moria de personajes. No obstante, este mismo material que esta
publicado, puede ser abordado desde distintas disciplinas somo la
antropologia, etnolégico, lingtiistico por los futuros investigadores.

c. Determinar el territorio de la investigacion

Marcar el espacio donde se va desarrollar la investigacién es una
tarea primordial, que involucra el horizonte de tiempo, el niime-
ro de investigadores vy la logistica a emplear. El territorio significa
en qué espacio vas a desarrollar tu investigacion, qué poblacion
especifica va ser de tu interés, qué personas van a ser tus infor-
mantes, ;mayores de edad?, adultos, jévenes; etc. Esos datos son
fundamentales. Para el proyecto en el que trabajamos, nos hemos
determinar una poblacién muy grande: Los 29 distritos del depar-
tamento de Pasco (Pert) en sus tres provincias: Pasco, Daniel Ca-
rrién y Oxapampa. Inicialmente en un horizonte de tiempo de tres
anos (2019-2021), sin embargo, dada la dimensién del trabajo y
por la pandemia mundial del COVID -19, alargamos la investiga-
cidn unos tres anos mas: (2022-2024). Lamentablemente, la con-
tinuacién del proyecto se frustrd por decisiones de la alta direccién
de la Universidad que ya no quiso ampliar el plazo de ejecucion y
cortd el presupuesto asignado inicialmente.

d. Informacion sobre la zona de estudio

El investigador debe conocer bien sobre su territorio de investiga-

84



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

cion. Esta tarea también es clave en el proceso de recopilar tra-
dicién oral. Cuanto mejor conoces el espacio, mejores seran los
resultados; Pero si haces lo contrario y te aventuras a visitar los
pueblos sin ningln referente, pueda que no consigas lograr co-
nectarte con la poblacién, no lograr su empatia y la informacion
que recoges sera la elemental, basica o tal vez con defectos. Para
ello, se recomienda revisar los antecedentes de la poblacién en el
que va realizar el trabajo de campo, rastrear su historia, cultura,
costumbres, festividades, entre otros. Leer algunas historias rela-
cionadas a ese pueblo como nombre de lugares sagrados, cerros,
rios, lagunas, etc. para que al momento de las entrevistas puedas
orientar al informante si es que pueda equivocarse u olvidarse.
Esta informacion facilita el inicio de una conversacion fluida con
los informantes. Asimismo, en el cotejo de la informacién estable-
cer si su version es auténtica, responde a lo que el colectivo de la
poblacién narra o sufre procesos de deformacion.

Por otro lado, es importante tener cierto contacto en el pueblo a
estudiar de alguna persona quién te oriente o facilite la entrada a
los informantes. Puedes pedir apoyo a los sectores piblicos, au-
toridades del pueblo o personas notables que siempre hay en una
poblacién. En nuestros trabajos previos, hemos recurrido al apoyo
de los municipios locales, visitamos a las Gerencias de Desarrollo
social, alli nos hemos puesto en contacto con los responsables de
quienes estan a cargo de del programa “Pensién 65”, responsa-
bles de los clubes del vaso de leche, etc. para que propicien una
reunion v asi hemos identificado a las personas que tienen habili-
dades para contar historias.

Algo que se debe tener en cuenta es que si haz identificado el lugar
dénde recoger informacioén, tienes que hacer una visita de diag-
nostico, o una visita “de entrada” en el que te permita conocer
la poblacion, observar a su gente, ir al parque, los restaurantes,
colegios, entrar en contacto con sus habitantes y conseguir hablar
con alguien que te oriente o te contacte con las personas mas sa-
pientes del pueblo. Los docentes de los centros educativos pueden
ser también los indicados; es cuestion de cdmo ganarse la empatia

85



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

con las personas.
e. Identificacion de informantes potenciales

Este proceso es de mayor cuidado y pericia para identificarlos.
Después de realizar tu viaje de diagnéstico donde has podido re-
coger cierta informacién externa de la poblaciéon, vas al trabajo
de identificacion de informantes. Sabemos que no todos los luga-
refios son narradores o estan predispuestos a darte informacion.
Lo recomendable en estos casos es ubicar a los “informantes po-
tenciales”, quiere decir, tener indagaciones para identificar a per-
sonajes publicos de los pueblos, aquellos que tengan habilidades
narrativas; siempre en algliin pueblo existen estos personajes que
“saben mas que los otros” sobre su historia de su pueblo, de sus
costumbres, de sus rios, lagunas, cerros; aquellos que tienen una
suma de anecdotarios personales, de sus personajes preferidos;
Por otro lado, podemos encontrar personajes parcos, poco co-
municativos; pero que saben historias ejemplares; entonces, como
ganarse la confianza para que esos personajes puedan acceder a
narrarte una historia. Esa pericia es un constante aprendizaje del
investigador que va moldeando su estrategia comunicativa con la
practica.

f. Revision de las fuentes existentes

Siempre nos topamos que en algiin pueblo se ha escrito algo so-
bre su historia, geografia v situacién socio-cultural. Es importante
revisar antes o en el mismo proceso de campo estos datos para
que esa informacién nos pueda ayudar a sistematizar los textos,
cotejarlos, diferenciar las versiones y establecer su originalidad o
deformacion con el pasar del tiempo. Ya dijimos que revisar los
antecedentes es clave en este trabajo. Pueda que el texto que algtn
informante te esté narrando, ya haya sido publicado en alguna re-
vista, folleto o libro que se ha hecho en la poblacién; por tanto, al
investigador le toca cotejar esta informacién para identificar si las
versiones que recojas puedan ser “tradicion oral” que circula en el
pueblo vy que no hayas podido ser fijados en la escritura, o si esa
version que circula solo de manera oral ya se estd perdiendo con

86



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

el tiempo.

Sin embargo, hay que tener cuidado entre la fuente oral registrado
en la escritura vy la fuente oral que circula en la comunidad. Es im-
portante hacer este cotejo. Puede ser (lo que casi siempre ocurre)
que la fuente registrada en la escritura haya sido modificada y orde-
nada con afanes literarios o del gusto de quién escribié esa fuente
y no de la forma cémo narra la poblacién de manera oral. En este
caso, lo que debe interesar al investigador es recoger la fuente oral
del informante en su versién, narrada en el tiempo y lugar en que se
produce; luego viene ese cotejo si el texto oral que has recogido es
igual, tiene variantes o modificaciones que se han hecho en el texto
que se ha publicado en la comunidad. Interesa para los propésitos
de este trabajo recoger el texto de tu informante, y hacer el analisis
o comentario a ese texto que es resultado de tu investigacion.

g. Revision de la teoria literaria sobre tradicion oral

El investigador debe conocer de manera apropiada y sistematica
sobre las teorias basicas de la tradiciéon oral, sus diferencias claras
con la literatura escrita, con los propésitos de otras disciplinas, con
los nuevos enfoques metodoldgicos. Todo ese conocimiento ayuda
a que la investigacién sea mas rica v significativa en el momento del
proceso de sistematizacion y publicacién.

h. Preparar la logistica técnica

Para tener éxito, es necesario preparar todos los instrumentos téc-
nicos y logisticos que te van ayudar en el proceso de investigacion.
Tener la logistica adecuada para este tipo de investigaciéon garan-
tiza una buena obtencidén de datos; por el contrario, si no previe-
nes los materiales necesarios, pueda que se frustre las entrevistas
programadas. Dentro de la logistica es clave tener: Grabadora de
audio, grabadora de audio-video (de ser necesario) camara fotogra-
fica, pilas, bitacora, listado de preguntas claves. Todo este material
debe estar en completo estado de uso, es necesario probar todo
antes de iniciar una entrevista.

En los detalles esta el éxito. Algo que suele ocurrir siempre cuando

87



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

tienes exceso de confianza es no revisar el material antes de salir.
Por ejemplo. La grabadora de audio, que lo recomendable sea una
grabadora muy pequena de alto rango de captacion de audio y que
puedas llevarlo en el bolsillo sin dificultad, debe ser revisada antes
en su funcionamiento, las pilas deben estar en 6ptimas condiciones
para grabar sesiones largas o tener pilas de recarga. Ojo, muchas
veces, en plena entrevista, la grabadora deja de funcionar porque
se le agotaron la energia de las pilas y no tienes recarga. Enton-
ces, la entrevista se frustra solo porque no tuviste cuidado antes de
preparar la logistica necesaria, igual pasa con la camara fotografica
que no ha sido cargada su bateria un dia anterior o el dispositivo
de almacenamiento esta lleno; esto hace que ya no puedes tomar
fotografias ni realizar videos. Muchas veces no se lleva la bitacora,
0 no se anota en el texto el orden de las fotografias y no sabes a
quién pertenece una toma porque no has registrado en la bitacora.
Aparentemente, el trabajo es facil, pero si no tomas precauciones
sobre la logistica a emplear, tu entrevista no puede desarrollarse
por estas causales.

3.5. Desarrollo de la investigacion: trabajo de campo

3.5.1. Preparar al equipo tecnico

Cuando ya hayas identificado al informante, él haya aceptado otor-
gar su tiempo para narrarnos historias, se haya ubicado el lugar y el
tiempo disponible; el despliegue del equipo técnico es importante.
Es recomendable, si es en equipo, tres personas como minimo.
El entrevistador, es el responsable de hacer las preguntas. Otro
del equipo debe ser el responsable de la bitacora, donde anota los
datos claves. Nombre de la persona entrevistada, lugar, hora. His-
torias recogidas (puede poner un nombre tentativo a cada historia),
puede anotar algin incidente; incluso algunas caracteristicas del
entrevistado. Otra persona debe ser el responsable de la grabacién
de audio, también puede hacer uso de la grabacién en audio-vi-
deo, el uso del tripode. Para ello, con el permiso del informante,
acomodar el angulo de grabacién, el encuadre, donde la toma no

88



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

esté en “contra la luz”, sino que la imagen sea perceptible. De ser
necesario pedir que se apague la radio o la television si es que es-
tan prendidas v dificulten la grabacién. El mismo puede tomar las
fotografias desde distintos angulos y en plena entrevista para que
las imagenes sean testimonios reales.

Una cosa que hay que cuidar es que el trabajo en equipo no sea
invasivo. Que no afecte al informante su capacidad de contar, que
no se intimide. LO que se quiere es que el entrevistado nos narre
con la naturalidad de una conversacién amical y cotidiana. En un
articulo cientifico que publiqué con el nombre de La tradicién oral
de Pasco-Peri: una experiencia de investigacion cualitativa (2020)
en la revista Horizonte de la ciencia Vol. 11, N°20 de la Univer-
sidad Nacional del Centro del Pert se desarrolla las experiencias
metodoldgicas que hemos empleado en el trabajo de investigaciéon
que es necesario recordar en este acapite:

Este trabajo fue selectivo, estudiando las posibilidades de cuan-
ta informacion relevante nos podia proporcionar. Hicimos el
trabajo de “rastreo” que consiste en identificar al informante
y luego pactar una entrevista en el lugar que él elija (Su do-
micilio o lo recogemos en lugar para llevarlo a otro donde
se sienta mas comodo). Vimos su disponibilidad de tiempo y
preparamos los protocolos de la entrevista donde en primer
orden fue mostrar mucha afectividad. Conseguir el grado de
empatia entre el entrevistador y el entrevistado es la clave del
éxito de esta investigacién. Cuanto mas grado de afectividad
se muestra, mayor confianza es lo que se consigue, mayor
grado de informacién se obtiene; de lo contario, otros son las
actitudes de respuesta 1 . La empatia con la gente minera,
campesina, adulto mayor, se logra con afectividad, haciendo
honor a los actos de reciprocidad andina, siempre llevandole
algo significativo para él (panes, galletas, coca, cana, etc.) El
segundo encuentro con los informantes ya fue propiamente
el trabajo de campo. Preparamos todo el material logistico
(grabadoras de audio pequerio, filmadora, camara fotogréfica,
pilas, cargador de bateria etc.) El vehiculo de transporte, la

89



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

indumentaria adecuada para caminar, escoger qué presentes
(regalos) llevar al entrevistado, los alimentos, si es que en el
lugar no hay expendios de comida. Ubicado al informante,
realizamos la entrevista, pero teniendo el cuidado de preparar
el ambiente de lo mas cotidiano y entrar en confianza, donde
no prima la camara fotografica, ni el pedestal de la filmadora,
ni la grabadora de audio; tratamos que sea una conversaciéon
cotidiana como se puede conversar en familia. La grabadora
de audio se coloca sutilmente tratando que el entrevistado
no se sienta presionado por la grabacién, que el entrevista-
do converse con el entrevistador de la manera mas natural y
no caiga en una actuacién. Una vez hecha la entrevista, va
al final del trabajo de investigacion, entablado el grado de
confianza le pedimos autorizaciéon para poder filmarlo y gra-
bar la conversacion. La gran mayoria accedid, instalamos la
logistica de grabacién vy le pedimos que nos repitiera aquellos
textos mas interesantes. Alli nos dimos cuenta de variedad de
las versiones en un mismo informante, cuando el narrador
repite la tradicién oral, entre la primera version y la segun-
da hay considerables diferencias. Una de las acciones mas
importantes que adoptamos como parte de la metodologia
es dejar que el informante fluya su voz en el afan de brindar
informacidn. Evitamos en lo posible meternos en la conver-
sacion, solo intervenimos cuando era necesario, para ordenar
el flujo de la informacién, para hacerle recordar el hilo de la
conversacion o para recordar algunos pasajes que han queda-
do incompletos. Es muy importante orientar sutilmente al en-
trevistado para no perder el hilo de la historia; si el narrador
esta llevando bien este proceso, el entrevistador no tiene por
qué intervenir. Hay que recordar que lo que importa en esta
investigacion es rescatar la mayor informacién posible de lo
que sabe el informante. En sintesis, el respeto por los cédigos
éticos fue una prioridad del equipo investigador con los narra-
dores orales, hacerle saber si se va publicar, consideraremos
obligatoriamente los créditos y la autoria del texto ubicando
el nombre del informante segin su ficha técnica elaborada

90



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

(Salazar, 2020, 64).

3.5.2. Acercarse al informante con empatia

Una de las acciones que debe aprender el investigador es la ma-
nera cdmo acercarse al informante. Una vez identificado el pri-
mer gesto tendria que partir del encuentro amical con lo que vas
a abordar a tu entrevistado. Quiza empezar por el saludo afectuo-
so, pero a la vez dandole alguna informacién de su pueblo, de sus
costumbres y luego lanzarle estas frases: “Un amigo suyo nos ha
dicho que Ud. puede ayudarnos en narrarnos esta historia”; Para
eso ya nos ayuda la informacién de saber algo de historia y cul-
tura del pueblo, con este conocimiento le entablas conversacion;
Por ejemplo: “Se dice que aqui vivié un cura llamado “Lino” que
fue muy malo, ;recuerda esa historia?”, Entonces lograremos
muchos resultados favorables.

Por otro lado, para darle credibilidad al trabajo, el equipo de
investigacion debe llevar una credencial (fotocheck) o algiin do-
cumento que acredite que pertenecen a una institucién y que su
trabajo de recoger informacién es solo con fines estrictamente
de investigacién y que no podran ser utilizados para otros fines.
Es importante que el entrevistador, en todo momento, ponga
en practica los cédigos de ética del investigador. Pedir su autori-
zacion para poder grabarlo es una buena practica de integridad
cientifica; puede ser el caso que el entrevistado no quiera que se
le grabe, en ese caso, hay que respetar la decision del informan-
te; pero si te da la confianza, puedes grabarlo en audio y video,
tomarte fotografias, siempre en cuando, con la autorizacién de la
persona que te da informacion.

3.5.3. Del sistema de grabacion

Lo mas recomendable es grabar la entrevista del informante con
una grabadora de audio; este proceso debe ser cuidadoso y con

91



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

mucha cautela. Si el informante acepta la grabacién no hay pro-
blema, pero si no quiere y tiene mucha reserva, hay que respetar
su decision y tomar la historia en la bitdcora de notas. Asimismo,
si tenemos el consentimiento, podemos grabar la entrevista en
audio y video, colocando el tripode o ubicando al filmador en un
lugar estratégico. Sin embargo, hay que tener cuidado para ubicar
estos instrumentos. No se deben exponer estos aparatos ni ocupar
mucho espacio porque pueden comprometer la informacién que
se requiere registrar. El informante puede sentirse presionado y
a la vez “actuar” antes de narrar una historia con naturalidad. Es
mejor y mas prudente ubicar la grabadora de audio en un lugar es-
tratégico, incluso, que el entrevistado no se de cuenta del espacio
dénde esté la grabadora para que pueda darte la informacién con
mayor sinceridad. A veces, la presencia de una camara filmadora,
la grabadora, pone nervioso al entrevistado y en vez de narrar una
historia, por no quedar mal contigo, puede alterar dicha historia,
modificarla y recurrir a su fantasia onirica.

Por otro lado, se le debe prestar mucha atencién a lo que dice el
entrevistado, no se puede hacer murmuraciones, desatenciones o
gesticular o reirse en pleno proceso de entrevista; esto puede alte-
rar los animos del informante y simplemente perder informacion
valiosa lo que tenia que narrar.

3.5.4. De la bitacora

La bitacora es el cuaderno de apuntes y notas que usa el equipo
investigador. El responsable que maneja este cuaderno debe ser
cuidadoso para anotar cada detalle. Es necesario para contrastar
la informacién escrita con el texto de audio grabado. ;Qué datos
necesarios se debe anotar en la bitacora?, Desde nuestra expe-
riencia recomendamos: El encargado de la bitdcora debe elaborar
una especie de indice de texto; quiere decir que debe registrar el
nombre del informante, el lugar y la fecha de la entrevista, ocupa-
cién, edad, en dénde o quién le narré la historia; incluso al final de
la entrevista insinuar para que te de algunos nombres de quiénes

92



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

pudieran contarte mas historias en el pueblo. Asimismo, es impor-
tante saber si es letrado o no, entonces su grado de instruccién se
debe registrar.

Un modelo de uso de la bitdcora puede ser el siguiente:

Archivo N1

Martes, viernes 30 de abril del 2024, 3.1, f.m. Caserio de K@dn, casa del informante,
9n][0rmanfe: Alen Palacios Gomez, 60 anos, natural del caserio de Q@dn, Distrito de San-
ta Ana de Tusi

Entrevistador: David Fli Salozar Bﬁinaza

Ec/ui/w téenico: Pablo La Madrid Vivar, %éﬁ/o Valentin Me@arg’o, Flsa Musioz Ro-

merao.,

7n][01ﬂm0 que Alen Palacios Gomez, es cam/?eyino, ha terminado ln /)rimmﬂm -y vive en Ra-
din desde su in][ﬂnciﬂ, Nos ha narvado las historias:

" condenado de ‘R@ﬂ’n !
" [os dinblos de [ laguna”

"La recuperacion de tierras de R@a’n "

Observaciones:

Ha emp/em/O varios términos quecﬁwm' en su narvacion de no /aﬂmmoy /eyci][mr como:
"chusco”, ”wacﬁa/mcum P ”ﬁu@'@//ﬂm "

~faﬁ‘ﬂ a@unoy datos en la historia " Los diablos de R@dn " no dice de dinde aparecieron los
%ﬂﬁoyy como 6;0!:%/&771 los afectados”

Estas anotaciones son importantes cuando termina la entrevista,
porque en base a esas anotaciones se le puede repreguntar sobre
algunos vacios que ha dejado la historia, algunas palabras que no
son comprendidas, algunas tramas sueltas, personajes que no ha
dicho sus nombres etc.

Asimismo, se recomienda que se debe anotar algunas observacio-
nes del pueblo, lugar que se visita. Hay que darse un tiempo para
poder registrar, si es que las hay, las bibliotecas municipales de los
pueblos, las bibliotecas escolares, para indagar si existen algunos
libros que se han escrito sobre el lugar; o quienes son las personas
que escriben en el pueblo o tengan aficién para hacerlo. Se debe

93



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

conseguir el material escrito anteriormente para saber si las his-
torias que recogemos ya hayan sido fijados en la escritura o son
inéditas. Se debe tratar de conversar con los docentes de escuela
y secundaria, con las autoridades que deben proporcionar alguna
informacién valiosa. Las indagaciones sobre el pueblo, su historia,
costumbres, fiestas, etc., se debe resumir al inicio de una publica-
cién para ubicar al lector sobre el lugar de las tradiciones orales en
las que se recogid la informacién.

3.5.5. ;Qué se debe preguntar al informante?

Esta parte es mas compleja de lo que se piensa. Encontrar las pre-
guntas adecuadas frente a una persona que desconoces y no sabes
la reaccién que puede ocasionar no es tan sencillo. Lo primero
que debes hacer es presentarte con amabilidad y respeto, hacerle
entender que el Ginico propdsito de la entrevista es con fines estric-
tamente académicos, ninguna informacién que se recoge sera usa-
do para otros fines; por tanto, incidir en su colaboracién, indicarle
que luego, el material recogido tiene el propésito de publicarse, en
el cual, su nombre aparecera en dicha publicacién para respetar
los créditos de su version sobre una historia.

Una clave de las preguntas es hacerlo por temas o motivos, pero
no por titulos. Quiere decir que cuando abordas los temas que pu-
dieran ser materia de narracioén, los informantes pueden acordarse
en ese momento algo que lo tenian guardado; pero a veces, no
siempre resulta cuando lo abordas por el titulo de la historia. Por
ejemplo; en la ciudad de Cerro de Pasco, son recurrentes la histo-
ria sobre muquis y duendes mineros, entonces conviene preguntar
induciendo al informante si se acuerde de alguna historia relacio-
nada al muqui. Una entrada puede ser: ;Ud. que ha trabajado en
la mina, se acuerda de algunas historias de muqui que era atrapado
por el hombre y a cambio de su liberacion le daba oro al hombre?
O, cuando estas en alguna comunidad ;Se dice que esa laguna de
Yanamate esta encantada, sabe a qué se debe que esta encantada?
En otras palabras, induces al informante a recordar las historias.

Si deseas recoger canciones, poesias en quechua, la pregunta po-

94



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

dria ser: ;Recuerda alguna cancién que le cante a su pueblo?, o
puede cantarnos en quechua alguna experiencia de su pueblo?,
salguna experiencia amorosa que le ha pasado a alguien? Lo con-
creto es que el grupo investigador, debe preparar estas preguntas.
No es recomendable ir asi nomas, conflando en tu intuicidn, es
necesario preparar las interrogantes, tener claro qué es lo que
quieres lograr después de tener la informacion lista.

Se recomienda registrar todas las versiones posibles de un cuento
oral, incluso fragmentos para que en el proceso de sistematizacion
se cotejen las versiones y se determinen las similitudes o diferen-
cias. Incluso, si uno tiene un fragmento del texto y el informante
no lo puede completar, esta historia se puede preguntar a otro
informante para indagar si sabe esa historia y asi completar ese
fragmento.

El trabajo de campo concluye con una sesioén de fotos muy sutil, un
despido afectuoso vy la posibilidad de regresar para hacerle algunas
consultas que no han quedado registradas en la grabacién. Tam-
bién es recomendable que el encargado de la camara fotografica
haga las tomas en plena entrevista, para registrar la gesticulacion,
el momento preciso de la informacién. Esta actividad se comple-
menta mejor cuando hay grabacion de audio y video.

3.6. Proceso de sistematizacion

Con el material recogido en el trabajo de campo, viene el trabajo
de gabinete, quiza el mas complicado donde se debe poner el ma-
yor esfuerzo, la exhaustividad para revisar el material recopilado,
el rigor y cuidado para ordenar, inventariar, digitar, sistematizar y
publicar la tradicién oral recogida de los informantes. Para ello se
recomienda los siguientes procesos:

3.6.1. Registro del inventario

Ordenas por lugares, fechas y nombres de informantes toda la in-
formacién registrada en el audio y cotejada con la bitacora. Es cla-
ve que las notas de la bitdcora coincidan con la informacién regis-
trada en el audio o el video. Hay que seleccionar cuidadosamente

95



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

esa informacién, informante por informante y luego separar por
temas, motivos, etc.

Cuando se hayan registrado varias versiones de un mismo texto,
es necesario seleccionarlas para hacer el cotejo, comparar esas
versiones y determinar sus similitudes y diferencias.

3.6.2. Transcripcion de los audios

Este proceso debe hacerse con el mayor cuidado posible. En pri-
mer orden, transcribir literalmente todo el texto, tal como se ha
registrado en la versiéon oral. Quiere decir que incluso los regiona-
lismos, localismos, deben estar alli. Sus interjecciones como expre-
siones de miedo (jay!), asombro (jeh!), orientaciones (zigzag... zas)
o las onomatopeyas que quieren representar los sonidos de anima-
les (el maullido de gato “Miau”) u objetos como la representacion
de una bala (jbam, bam!) etc. Estas se deben colocar cuando efec-
tivamente son parte del texto y cumplen una funcién en el relato.

Sin embargo, se recomienda que las palabras mal pronunciadas,
mal expresadas, al momento de la transcripcién sean corregidas
por el investigador. Sobre este tema hay un debate. Los investi-
gadores con fines antropoldgicos, etnoldgicos y lingliisticos, re-
comiendan que los textos deben ser transcritos “tal como se han
manifestado en la versién oral”, eso significa reproducir sus yerros
gramaticales, sus acentos etc. No obstante, nuestra investigacion
sobre la tradicién oral es desde el punto de vista literario; por tanto,
la correccién gramatical de la version oral no implica cambios en
la esencia del relato. La expresion del informante en su lenguaje
cotidiano donde podemos identificar algunos yerros gramaticales,
no quiere decir que ese informante esta “hablando mal el espa-
nol”; todo lo contrario, lo que nos interesa recoger es ese estado
de animo del informante donde su expresién cobra sentido con
la historia que narra. Por ello, en la transcripcion, consideramos
apropiado que, si existen palabras mal pronunciadas, se corrija en
la transcripcién porque se esta pasando al formato escrito. Ejem-
plos: Si el informante se expresa ast:

“ayer se fue mi nieto a conversar con su prosor y le dijeron que se
ha viajado para Guellar”.

96



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

En esta expresion, el informante esta proporcionando todo el sen-
tido de la informacidén; por tanto, cuando se transcribe al texto
escrito debe aparecer con la expresion correcta que recomienda el
lenguaje. La correccidn, no altera para nada el sentido de comuni-
cacion ni la intencién del informante.

“Ayer se fue mi nieto a conversar con su profesor v le dijeron que
viajo a Goyllar”

Presentamos aqui una ficha técnica de recopilaciéon de tradicion
oral donde, después de la entrevista, se utiliza para registrar los da-
tos y a la vez transcribir el texto oral al escrito. Este documento es
primordial para el proceso de sistematizacion de la informacién:

Nombre del informante
Fecha de la entrevista
Nombre del entrevistador
Edad Sexo
Domicilio

Quién le conté este cuento
Nombre de los padres
Ocupacion

Circunstancias en que se
produjo la informacién

Conoces a alguien que pue-
da darnos informacioén

Clasificacion: Cuento () Leyenda () Mito ( ), Anecdotario () Otro

2. NOMBRE DE LA HISTORIA

3. Texto:

OBSERVACIONES:

Entrevistador: Informante:

97



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

3.6.3. Sistematizar los textos orales

Este proceso es el mas complicado y el de mayor cuidado y riesgo.
Una vez que los textos hayan sido fijados en la escritura de manera
literal, se procede a la sistematizacién. Este proceso implica pro-
cesar los textos con fines estrictamente literarios. La primera regla
es no alterar en lo posible la esencia de la historia, la trama que se
ha recogido: Sabemos que los trabajos de recopilacion de textos
orales hecho por la voluntad de muchos compiladores, general-
mente por personas que no han tenido la metodologia adecuada,
han alterado los textos vy lo han adecuado a su gusto, su ingenio,
su fantasia y su nivel de lenguaje; entonces, cuando se lee estos
trabajos, estas leyendo la version del compilador vy no la versiéon
del informante, que dicho sea de paso, no aparecen en este tipo
de publicaciones. En nuestra experiencia hemos encontrado varios
textos en los pueblos de Pasco publicados casi de manera artesa-
nal por algunos escritores, que de hecho valoramos este esfuerzo
y son muy rescatables dichos trabajos; pero cuando revisamos los
textos, nos damos cuenta que hay mucha participacién del orde-
namiento textual que se mezcla con la fantasia y creatividad del
autor del texto. En otras palabras, el compilador, aparte de poner
su nombre en el texto que no le pertenece y él aparece como au-
tor, ha reescrito el texto con fines literarios y ha puesto su ingenio
y estilo literario. Este tipo de trabajos sirven para enaltecer al au-
tor del libro, mas no es apropiado ser tomado en cuenta para los
estudios de un verdadero registro de tradicion oral. No obstante,
el investigador tiene la responsabilidad de hacer algo frente a los
vacios existentes. Sabemos que todo texto oral cuando pasa al es-
crito sufre modificaciones. Por tanto, se recomienda sistematizar
los textos solo con el objetivo de darle “coherencia de trama” y eso
se hace cuidadosamente completando algunos vacios, haciendo
mas coherente la narracion, corrigiendo los yerros. Si las interjec-
ciones y onomatopeyas funcionan en la narracién, no se tiene por
qué excluirlas; por el contrario, deben ir en la trama, porque eso
identifica al narrador oral.

Muchas veces solo recoges fragmentos de textos; entonces en este
proceso te das cuenta que falta algo, no concuerdan los desenla-
ces, falta personajes o el informante dejoé de contar sobre un per-

98



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

sonaje, por olvido, o mezcld personajes de un texto con el otro;
en fin. Todo ese problema de coherencia textual es lo que inte-
resa al equipo investigador. Por tanto, si hay vacios, se volvera
en el informante y se le preguntara cosas precisas; por ejemplo:
:Como se llamaba el viejito que iba al rio a conversar con el dia-
blo?, ;Como se llama ese lugar donde esté la laguna encantada?,
:Qué pasd después con esos pequenos que fueron encontrados
por la bruja mala?; Asi, podemos completar la tradicién oral con
coherencia interna, procurando que en dicho texto se “narra
una historia” y no se deje suelto o a libre albedrio del lector.

Asimismo, es importante cuidar los detalles. Muchos narradores
pueden abusar de hipocoristicos cuando nombran a las perso-
nas (“Juanacha” en vez de Juana), éstas deben respetarse, por-
que en el mundo andino, muchos habitantes todavia tienen la
“conciencia quechua” y hacen uso a la vez del quechuanol, o
espanol quechuizado, y éstas, de ninguna manera pueden ser
tomadas como “yerros gramaticales”; por el contrario, ubicando
con esas expresiones, le da sentido a la narracion, se siente mas
cerca la presencia de un narrador oral; en cambio, se piensas
que “corrigiendo todo eso” estan haciendo bien, te equivocas, el
lector, cuando lea el texto, sentird mas la presencia de la voz del
compilador, antes que la voz del narrador oral.

También se debe conservar el uso de muletillas (ummmmmm,
wao00, etc.) cuando son parte del texto y funcionan en la cohe-
rencia de la historia; eso representa al narrador oral y al instan-
te de su comunicacién; se hace mas auténtico el texto y toma
mayor importancia el tono y acento del narrador oral. Sin em-
bargo, cuando hay un abuso de esas formas, es necesario ob-
viar las que no funcionan en el texto y son un “estorbo” para la
comprension del texto” (un ejemplo, tuvimos en una narracién
que el informante abusé casi 50 veces la palabra “entonces) En
estos casos hay que eliminar muchas de ellas para no caer en el
lenguaje pleonastico y asi hacer cansar al lector.

Finalmente, en esta segunda etapa, se selecciona los mejores
textos orales para su publicacién. Hay que entender que no todos
los textos recogidos por los informantes son materia de publica-
cién, muchos quedan solo en esta segunda etapa porque quiza

99



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

no rednan los elementos béasicos de una trama con fines estricta-
mente literarios; o quiza solo son fragmentos. El grupo investigador
selecciona cuidadosamente los textos. Lo ideal es publicar solo los
textos que merecen leerse y que tengan los minimos elementos de
una trama, donde se percibe una historia; una cancién, una poe-
sia en el idioma nativo, una anécdota interesante, un testimonio
de vida; Mejor dicho, que cumpla con lo béasico de una intencién
estética. Se puede optar por seleccionar por temas; seleccionar-
las por: cuentos orales, anecdotarios, mitos, leyendas, sentencias,
historias de vida; por fechas o momentos histéricos, por géneros:
poesia, narrativa, etc. Eso depende de las metas planteadas por
los investigadores.

3.6.4. Correccion de estilo

Es un proceso mas profesional por expertos, por gente especiali-
zada en gramaética, sintaxis, semantica; generalmente se hace con
fines de publicacion. Si la intencién es publicar, entonces, nece-
sariamente tiene que pasar por una correccion de estilo” que se
ocupa de corregir los yerros gramaticales y la coherencia del texto,
porque estas estrategias estan orientadas desde la condicion de
literatura de tradicién oral. En nuestra experiencia, nuestro tra-
bajo tuvo fines de publicacion, para el cual, la decisién del grupo
investigador ha sido seleccionar cuidadosamente todos los textos
sistematizados y escogido solo aquellos que merecen publicarse.
La decision de publicar estd en manos del investigador si quiere
hacerlo todo el trabajo en conjunto o solo aquellos textos seleccio-
nados. En nuestro caso, sélo escogimos para publicacion aquellos
textos que consideramos aptos para publicacién, varios de ellos
han quedado en el registro. En el primer tomo de Tradicién oral de
la provincia de Pasco (2020), hemos publicado 92 historias y en
el segundo tomo (2020) cien historias, todas inéditas que no han
sido fijadas en la escritura anteriormente.

Todos nuestros libros publicados han pasado por el sistema de
“correccion de estilo” y en eso ha existido el cuidado de la edicion
para que el libro cumpla con los estandares de publicacién adecua-
dos v a la vez en una editorial de prestigio nacional.

100



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

3.7. El compromiso ético

Los procesos de investigacion en tradicion oral deben respetar los
codigos de ética, generalmente para cumplir con los narradores
orales. Ya en el Pert existen normas de integridad cientifica y c6-
digos de ética para el investigador donde se expone las responsabi-
lidades que debe asumir un investigador cuando hace trabajos con
personas y con animales. Por ello, cuando se registra el texto del
informante, es necesario que el nombre del informante se registre
en la publicaciéon, que se ubique su version del texto, explicar inclu-
so la fecha, lugar en la cual ha sido recogido dicha fuente. Con ello,
le damos los créditos de su version. Hay que tener presente que el
equipo investigador “no es el autor de las historias” sino que recoge
la tradicidn oral y esa versiéon recogida tiene que ir con el nombre
de la persona que conté la historia; asi reivindicamos al informan-
te, le damos su lugar.

Por otro lado, siempre es recomendable no vulnerar el espacio pri-
vado del informante; cualquier decisién de grabar o filmar se tiene
que hacer con la autorizacién y consentimiento de su persona; si
hay negacién, no hay que insistir, si no quieren que le graben, tam-
poco hay que insistir, para eso podemos utilizar la bitacora. Hay
que respetar su tiempo y su prudencia, hay que acomodarse a su
horario vy su predisposicién. Cuando se crea un clima de empatia
entre el entrevistador y el entrevistado, es alli cuando se recoge
las historias con mayor originalidad e ingenio; en cambio cuando
vulneras su tranquilidad, el informante puede aceptarte, pero lo
hace por compromiso y no quedar mal y te contara recortando las
historias, no te expondra los detalles, lo hara “por cumplir” vy eso
perjudica tu trabajo.

También hay que tener pericia y cuidado cuando uno se acerca al
informante. Considerar un pago en efectivo para que la persona
te proporcione informacién no es recomendable ni se debe usar.
La correspondencia debe tener otro trato, con mayor reciprocidad,
rescatar la amicalidad vy para ello se puede llevar algunos presentes

101



Capitulo lll: Estrategias metodoldgicas para recopilar tradicion oral

como una bolsa de panes, galletas, atunes, etc.; algo que pueda
beneficiar en el menor tiempo al entrevistado. Esa corresponden-
cia no debe tomarse como un pago, sino como un acto reciproco,
sutil. Por ejemplo, invitarle a comer en algtin lugar vy alli entablar
conversacion es factible, dejarle algunos presentes si es que la oca-
sidn amerita, se puede hacer; pero no como una obligacién, sino
como un acto solidario entre ambos.

3.8. Consideraciones finales

Finalmente, estas estrategias metodoldgicas para recoger informa-
cién sobre tradicion oral deben funcionar como un manual practi-
co para todas las personas que se inician en este trabajo, extende-
mos que no solamente es valido para el equipo investigador, sino
que se convierta en una herramienta para estudiantes, docentes
de educacidn basica regular, docentes universitarios interesados en
el tema, estudiantes de posgrado y toda persona interesada en el
fenémeno literario. Hay que enfatizar que esta dirigido con fines
estrictamente literarios, mejor dicho, para recoger informacién de
literatura de tradicién oral; aquellos especializados en antropolo-
gla, etnologia, lingtiistica, quizad puedan agregar otras estrategias.
Dejamos este manual en sus manos y se convierta en una herra-
mienta activa para que puedas cumplir tu trabajo con mayor éxito.

102



CAPITULO IV

PRACTICAS DE RECOPILACION DE
TRADICION ORAL

4.1. informacion del trabajo de campo

En el ano 2019, como docente investigador, presenté el proyec-
to de investigacion titulado. “Didéactica activa de la tradicién oral
pasqueina en las I.E. Secundarias de Pasco” a la Universidad Na-
cional Daniel Alcides Carrién de Cerro de Pasco. El proyecto fue
seleccionado como ganador en un concurso de proyectos con los
siguientes integrantes:

David Eli Salazar Espinoza Responsable del Proyecto
Pablo Lenin La Madrid Vivar Miembro

Teofilo Félix Valentin Melgarejo  Miembro

Elsa Carmen Mufioz Romero Miembro

El horizonte de tiempo planificado para este proyecto fue de tres
anos: Se pretendia recopilar tradicion oral de los 29 distritos del
departamento de Pasco. Para ello se programé dedicar un afno
a cada provincia. El trabajo se inicid por la provincia de Pasco
que tiene 13 distritos. Lo ideal era sacar un libro por cada distrito
donde se publique todas las tradiciones orales de cada distrito. Se
trabajoé todo el ano 2019 visitando las comunidades rurales de la
provincia, se recogid informacion valiosa de muchos informantes.
El resultado fue la publicaciéon de dos libros: Tradicion oral de la
provincia de Pasco, Tomo I, (enero del 2020), Tradicién oral de la
provincia de Pasco, Tomo II, (noviembre del 2020). El grupo pri-
vilegi6 la publicacién de narrativas orales, no se considerd poesia,
sentencias, canciones etc. Dentro de la narrativa se clasificaron en
cuentos, leyendas, mitos, testimonios de vida, relatos de personajes
ilustres, entre otros. En el primer tomo se publicaron 92 textos de
cinco distritos: Yarusyacan, Ticlacayan, Huariaca, Pallanchacra y

103



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Simén Bolivar. En el tomo I, se publicaron 100 textos orales,
todos inéditos que corresponden a los distritos de Paucartambo,
Huachén, Ninacaca, Vicco, Huayllay y Tinyahuarco. El tomo
IIl esta reservado para la publicaciéon de la tradicién oral de la
ciudad de Cerro de Pasco que cubre dos distritos: Yanacancha
y Chaupimarca. Lamentablemente, por la falta de apoyo de la
universidad que no amplié el plazo de ejecucién por unos tres
anos mas, se frustré este trabajo que tiene un avance del 80%.
La pandemia del COVID 19 nos tuvo dos afos inoperativos que
no se podia salir a campo; es asi que todavia se tiene pendiente
continuar con este trabajo. Como ejemplo, vamos a describir
cOomo se ha procedido al trabajo de recopilacién de dos textos
orales.

104



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

4.2. Registros del trabajo de campo

4.2.1. Tradicion oral 1
a. Titulo inicial: El diablo de Cochacharao
1. Ficha técnica

Nombre del infor-|Hipdlito Robles
mante

Fecha de la entrevista | 28/06,/2019
Nombre del entrevis- | David Eli SALAZAR ESPINOZA

tador

Edad 78 |Lugar de|Comunidad de Cochacharao - Ya-
nacimien- [ rusyacan
to

Domicilio Comunidad de Cochacharao

Quién le contd este|Sus abuelos

cuento

Nombre de los pa-|Sebastian Robles

dres

Ocupacion Campesino

Circunstancias  en|Entrevista pactada en su chacra (queda a 15 minu-
que se produjo la in-|tos de la poblacién de Cochacharao)
formacion

Conoces a alguien | Varios, (los que conoci, algunos ya se han muerto).
que pueda darnos in-|César Alcantara, Manuel Grijalva.
formacion

Clasificaciéon: Cuento (X) Leyenda () Mito (), Anecdotario () Otro

2. Nombre de la historia

3. Texto

[On sefior vivia con su hijito eran pobre, mas antes no trabajaba mucho en I
chacra, bueno el nombre es referente, entonces ellos por un rio de truchas
el venia a truchar casi diario para mantener a su hijo. Un dia dice habia una
piedra v el pescador se queda dormido, entonces el pescador despierta ya
Ino estaba ahi, estaba en otro sitio, el sefior que pasd, dénde estoy sefio-
ritas, estan gringas guapas, gente estan grandes, toda su piel esta en otro

105



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

sitio, casi normal igual habra impactado la vista, habra sido otro la gente,
hijo le queria bastante, has venido aca ya esta triste alla, era un afio un dia,
¢l ha estado como treinta dias. Pero era como treinta afios, él dice: vamos
[hacer una contrata para treinta dias, treinta dias estamos aca, esta cosa|
vamos hacer después de treinta dias, vas a ir a tu pueblo visitar a tu familia.

e dice el diablo entonces asi, dice no comia vuestra comida, bueno, pero
era comida grande, no papa, sino esa papa collota, todo era piedra; ahi
entonces le sirve al muchacho, el sefior dice sirvase, claro los demas h
comido, pero papa no ha podido pelar porque era piedra, pero cuando e
sefior mira, todos estan comiendo como papa, pero él no puede comer, le
dice entonces, ahi quedo, ya poco a poco se acostumbré. Después el dia-
lo le dice al hombre, ya con mi hija te vas a casar, ti eres trabajador, eres
ueno, cumplido, todo eres, ya vamos a trabajar, no quiere dice el joven,
la fuerza esta queriendo hacer casar con su hija, ya bueno, vaya hijo ahoer
hijo, vas a ir a nuestra hacienda en nuestro terreno, esta bosta lefia todo
esta ahi, tu lleva mulos nomas y solo se va a cargar, ti vas a decir carg
lenia, va cargar lefia, carga bosta, va cargar bosta, vas a decir y solo se v
subir en la carga, al joven estan llevando con sus hijas lejos, cargaba par
que cocina, entonces verdad llega a ese sitio con su mulo, verdad dice estan
[botados todas las lefias, bosta también esta botado, él esta juntando dice,
pero no era lefia y tampoco bosta; sino, la lefa era todo de culebra secado
cuero de culebra, con todo hueso habia secado, ahora la bosta era todo
sapos muertos secados y todo eso cargaba, pero él estd viendo bosta y
llenia, él dice ya todo han juntado como el ha dicho carga bosta solitito, esta
trepando, va se han cargado ahi seguro ya estan viniendo, ya afos estézl
viviendo. Asi viene con su mula siete u ocho mulas tan trayendo lefia, en-
tonces con zumbador estan trayendo. y el de la mula por su nariz candela,
esta saliendo cuando hacia: “umm, umm”, candela esta saliendo de atras,
también esta saliendo candela, asi esta arriando, ya cerca ya los animales
estan en el ojo, llega el zumbador: “hay compadre, usted me ha latigado
compadre, la mula empez6 hablar, entonces se asustd, entonces como esta|
solo, como esta con sus hijas, seguian llegando, ya como va esta, entonces
¢l también ya estda cumpliendo treinta afios. Para él esta treinta dias estd
triste ya, ahora ya estoy cumpliendo, ya me voy a ir ya hoy dia hijo, pero
tenemos un acuerdo, como ahora te vas a irte, ya una apuesta si ti me ga-
Inas te vas y todo mi riqueza te dejo y si yo gano te quedas para siempre,
ya no vas a regresar a tu pueblo; entonces ya, buen, mafana hacemos |
apuesta y el hombre dice ;qué serd, qué cosa puede ser? ya amanecio, y
vuelve hacer la puesta al hombre le da botas de jebe: “ti me terminas est
[botas a dos dias, un dia te suelto, él le hiso poner botas para que termines,
entonces ya aceptd, yo que puedo hacer entonces, no puede al momento,

106



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

o para mafnana puedo pensar ya entonces manana vamos hacer enton-
ces el hombre piensa ahora yo voy hacer una apuesta con el pellejo unaj
anilina negra, voy a buscar entonces, yo le pinto pellejo blanco a negro

el negro legitimo para él y para mi el pintado tefido; entonces piensa yj
lega el tiempo, ya ahi estan las botas y usted me das y yo te doy una lana|
negra, te voy a dar y una lana negra, el diablo se habia confundido lo que
ha tefiido es méas negro y el original no era tan negro, entonces él se quedd
con el pintado, con la lavaza se ha blanqueado, el otro negro original nadaj
Ino ha despintado nada, entonces aca voy a ganar, bueno “quieres irte,
yo te daré mi riqueza pero contigo nos vamos a comunicar, pero nunc
a nadie avisas que estamos aca, a nadie, ni a tu sefiora, ni a tu hijo ni t
familia, ni nadie; entonces, ya yo no voy avisar. cdmo voy a regresar, y
entonces dice “va te voy hacer sitio, pero en caso no vuelves si no cumples
YO VoY a Vivir para siempre en tu cuerpo si ti hablas mi nombre y cémo
[has vivido todito lo que tengo me haré regresar, yo no voy a avisar a na-
die hagame regresar entonces vamos a tal sitio cierra tu 0jo” y ha hecho
cerrar su ojo de nuevo y aparece en el sitio donde ha estado; entonces, él|
también treinta afios ha pasado y levanta como desconocido, ya sus hijos
estan viejos, su sefiora también, él ha estado joven con la hija del diablo,
y en otro sitio con la hija del diablo dejandole se ha venido por que le hal
ganado la apuesta; entonces dice como una cajita de fosforo le ha dado
ceniza, el diablo y le dice “tu vas a cuidar donde hay tu cocina tu casa por|
su ladito vas a guardar la ceniza, eso te va a dar produccién” entonces,
él, con cuidado estéa la ceniza. Entonces, verdad después que va llega a sy
casa, entonces toca de noche y ya vuelto de treinta afios y sale su hijo y le
dice “;a quién buscas? a tal fulano jquién eres, usted no avisa?, dice, y sul
[hijitos ya eran viejitos, su esposa también bien acabada de su vida esta y
el hombre su esposo era joven treinta dias nomas, pero era treinta afios lo
que ha dejado chibolito, ya treinta afios, entonces dice ya al momento de
hablar le dice “me conoces a mi”, “no conozco quien seras” le responde,
no me conoces el sefior también anciano quien sera no conozco yo soy tal
fulano soy tu papa, como vas hacer mi papa, no creen, piensan que era
ratero, el joven ya treinta afios han pasado entonces hospedaron sus hijos
al papa entonces al siguiente dia ya despertd, ya ha guardado su papa sy
cajita de fosforo de ceniza y pusieron a lado de su cocina todo entonces le
cuenta yo hijo treinta he vivido afos en una ciudad, lejos ,y ya he vuelto,
ya ahora ya no voy a regresar, entonces como papa joven has regresado de
alla estan mirando bien y los hijos bien no conocen pues su sefiora mas o
Imenos ya esta conociendo pero en cambio los hijos no conocen estan mi-
rando asustados, aqui alla entonces le cuenta tltima hora que no reconoce,
asi como han vivido y como ha pasado recién, creyeron que era su papa,
entonces ya esta un ano esta su casita pobre, entonces el sefior donde que

107



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

[ha dicho ha guardado ceniza plata estaba cayendo plata en cantidad enton-
ces recogid plata, hicieron una casa, bueno, bueno, que nunca han visto
gente aquellos tiempos, entonces si ya como ya diario plata, esta saliendo,
entonces sus hijos también con terno aparecieron sefiora que también es-
taba mal se mejor6 a lo grande ya plata pues en cantidad entonces ya estd|
tiempito ya rico tiene buena casa animales en cantidad ya habia recuperado
todo entonces ya la gente de donde como es sefior donde has trabajado,
todos preguntan “estuve en tal sitio y he ahorrado, llegaron una fecha no
[habia dicho que tengo mina, que plata estd cayendo, el diablo le habia dado
plata lo que ha ganado, entonces era va rico pero era bueno compartia
a todititos la gente ya iba a pedir daba plata y muchas cosas ya a ultima)
[hora, un primo habia un cumpleafios el diablo habia encargado no vayas
a meter ni en cumpleanos ni en fiesta tG vives conmigo v nada mas enton-
ces, tanta exigencia habia ido, entonces su sefiora entonces poco apoco
se embriaga se huasquea, ahi le preguntan y conversan entre huasca y le
cuenta el pasado buena vida ahora yo soy rico y ademas borracho llega a su
casa. Siguiente dia desaparecido, no habia carnero ni casa habia entonces
el quedo anciano jodido ha cumplido lo que el diablo ha dicho si ti hablas
|me llevare todo entonces el ando mendigando tanto rico que estaba ando
mendigando y murio.

OBSERVACIONES:
INFORMANTE ENTREVISTADOR

Esta tradicion es la transcripcion realizada del audio a texto escri-
to. Como se menciona en la ficha técnica, la entrevista fue reali-
zada en la chacra del sr. Hipdlito Robles, de 78 arios, natural del
pueblo de Cochacharao, distrito de Yarusyacan el 28 de junio del
2019. Entrevista realizada por mi persona como responsable del
provecto de investigacion “Didactica de la tradiciéon oral pasquena
en las I.LE. Secundarias de Pasco” en la Universidad Nacional Da-
niel Alcides Carrion. Le pusimos un titulo provisional (El diablo de
Cochacharao) porque se trataba de la imagen de un diablo andino
para que quede registrado en la ficha, luego ya le cambiamos el
titulo en la publicacién definitiva. El primer trabajo que se hizo fue
transcribir la grabacién de audio a texto. Hemos preferido hacer la
transcripcion paso a paso, sin utilizar un programa o software de
conversion de audio a texto para darle mayor fidelidad a la trans-
cripcion se ha respetado los giros lingtiisticos, su acento personal,
sus interjecciones. S6lo hemos completado algunos vacios y pala-

108



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

bras mal pronunciadas por el narrador. Por ejemplo, el narrador,
constantemente pronunciaba la palabra “julano”, refiriéndose a la
persona, pero ortograficamente es “Fulano”; por tanto, es prefe-
rible hacer esta correccion. El hecho de que el narrador oral pro-
nuncie mal alguna palabra, no representa que no sepa del signi-
ficado de esa palabra. Sin embargo, muchos diminutivos (viejtito,
chibolito, tiempito, entre otros) han sido transcritos de similar for-
ma, respetando la forma de narracién que emplea el informante.

Sin embargo, como nuestro propésito de recopilacion oral va des-
de la perspectiva literaria, o literatura de tradicién oral, se prio-
riza la historia que se narra, ordenar la trama de acuerdo a esta
perspectiva literaria sin alterar la esencia del texto. Aqui radica el
trabajo de los compiladores. Se entiende que el texto oral va ser
publicado para los lectores y eso involucra mucho cuidado, sin
subestimar la conciencia del lector; por tanto, ese ordenamiento
se denomina “sistematizacion del texto oral” y aqui los investiga-
dores ponen su ingenio, su rol tratando de captar la esencia del
texto y captar el significado del texto. La version final debe pasar
por varias correcciones, varios ojos que lean para corregir si es
que se presentan errores gramaticales o discursos incoherentes.

Aqui presentamos el texto sistematizado de la misma historia que
ha sido publicado en el libro Tradicién Oral de la Provincia de Pas-

co, tomo I (2020).
b. Titulo final: El supay vy el pescador (Versién publicada)

Cuando yo era niflo, mi abuela me conté que en Cochacharao vi-
via un sefor con sus hijitos y su esposa, eran muy pobres y lo que
trabajaban en la chacra no les alcanzaba para nada. El padre era
un experto en pescar, por lo que la gente le conocia como “el pes-
cador”. Iba todos los dias a truchar al rio Tingo; mi abuela decia
que en ese tiempo el rio no estaba contaminado y que abundaban
las truchas.

Un dia que estaba truchando, el pescador se queda dormido en la
orilla del rio. Después de un rato despierta y se da con la sorpresa
que va no estaba en la orilla, si no en otro sitio. El pescador se
dice: “;Qué pasd?, ;donde estoy?” y en eso se aparecen varias

109



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

mujeres rubias. “Estas gringas son guapas v altas, son gente gran-
de”, dice el pescador. Y, de un momento a otro, llega un hombre
alto, con bigotes muy negros v le dice al pescador:

—Bienvenido a mi humilde hogar.

—¢:Quién eres t4?, ;quiénes son aquellas seforitas? —dice asom-
brado el pescador.

—Son mis hijas —le responde el hombre alto—, en cuanto a mi,
después te diré quién soy.

Luego, ordena a una de sus hijas que atienda al hombre. La mujer
le brinda comida vy ropa, y todo el dia es atendido por las chicas
rubias. Al anochecer, el pescador quiere regresar a su casa y el
hombre de bigotes negros le pide su anillo viejo para dejarlo ir y le
dice que tiene que volver si es que quiere recuperar su anillo, para
eso tenia que quedarse dormido nuevamente en la orilla del rio. El
pescador cierra sus 0jos y aparece en la puerta de su casa. Su fa-
milia lo mira sorprendida, se entera que habia estado un ano fuera
de su casa, pero él afirma que se ausentd solo por un dia. Después
de varios dias, el asunto se olvida y todo vuelve a la normalidad.

Mi abuelita decia que pasdé un mes y nuevamente el pescador se
quedd dormido cerca del rio Tingo, apareciendo otra vez en la
casa del hombre alto que le dice:

—Muy bien, cumpliste con tu promesa de regresar.

Y le devuelve su anillo viejo. Una de las mujeres rubias le da piedras
en forma de collotas, afirmando que son papas para su alimenta-
cion y de su familia. El hombre regresa a su casa con las piedras
y también se habia demorado un afno en regresar, pero él seguia
afirmando que solo se habia ido un dia. Su esposa vy sus hijos no
sabian qué decir, pero se alegraron al ver las papas y empiezan a
comerlas, y cuando él intenta comer no puede porque en vez de
papas muerde piedras, mientras su familia comia normalmente las

papas.

Al dia siguiente, el pescador intrigado por las piedras se duerme
a propdsito en la orilla del rio y aparece en el lugar donde vivia
el hombre alto con sus hijas rubias. El hombre extrafio le dice al

110



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

pescador:

—Has demostrado que eres una persona muy mala, porque los
malos no pueden comer piedras y ademas, no te da pena abando-
nar a tu familia como ta lo haces. Por eso te vas a casar con una
de mis hijas.

—Eso es mentira —responde el pescador—, yo trucho todos los
dias para alimentar a mis hijos y esposa, y no los he abandonado.

—No te has dado cuenta que los has abandonado por dos afos.
Aqui en mi reino un dia es un ano. Yo soy el supay y tG seras mi
yerno porque te necesito para mis planes. Vas a ir con mi hija, tu
futura esposa, a mi hacienda. Alli en nuestro terreno hay bastante
bosta y lefa.

Mi abuela nos contaba que el pescador respondi6é de esta manera:

—Yo tengo mi esposa, no puedo casarme con una de tus hijas.
Entonces, el diablo le dijo:

—Ya que no quieres casarte con una de mis hijas, te vas a quedar
aqui por treinta dias. Vas a ir a nuestra hacienda con mis hijas, alli
vas a cargar lefia y bosta en varias mulas que estan alli. Solo vas a
ordenar vy la bosta con la lefia van a subir al lomo de las mulas. Vas
decir “carga lefia, carga bosta” y solas se van a cargar.

—Por favor, streinta dias son treinta afios? jDéjame ir! Te puedo
traer las mejores truchas —suplicaba el pescador.

El diablo no le hizo caso y se fue. Entonces, aparecen varias mulas
v una de las hijas del diablo le ordena que le siga a su hacienda.
Caminan cerca de una hora y llegan a la hacienda donde habia
bastante bosta y lefia botada por todo el suelo. El pescador ordena
a la bosta y a la lefia que suban a los lomos de las mulas diciendo
“carga lena, carga bosta”; en ese momento, se da cuenta que las
lenias eran culebras muertas y secas, y las bostas eran sapos muer-
tos; le entra el miedo, la mujer lo mira y la obliga a juntar toda la
lena y la bosta. Vuelven con siete u ocho mulas cargadas de lefia y
bosta. Una de las mulas no quiere avanzar por lo que el pescador
con zumbador la golpea v sucede algo inesperado, empieza a salir
candela por la nariz de la mula, que dice:

111



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

—Ay compadre, usted me esta castigando por gusto, no ves que
estoy cansada.

El pescador asustado mira como habla la mula y no le responde.
Llegan a la casa del supay quien dice:

—Pasado manana se cumpliran los treinta dias y te quedaras para
siempre conmigo, a menos que hagamos una apuesta. Si ti me
ganas, puedes volver a tu hogar, si pierdes, te quedas a servirme
como mi esclavo. Si me ganas te llevas mi riqueza.

—Acepto —dijo el pescador.

El supay se fue y volvié con un par de botas de jebe y se lo entregd
al pescador diciendo:

—Tienes dos dias para que termines de gastar las botas. Esa es
la prueba que te doy. Si lo logras te vas de aqui; si no, serds mi
esclavo.

El hombre piensa toda la noche cémo gastara las botas y en cual
va a ser la prueba que él debe presentar al diablo. Mi abuela con-
taba que el pescador buscé un pellejo blanco, que lo pinté con ani-
lina negra y un pellejo negro. Le muestra al diablo los dos pellejos
y le dice:

—Si logras despintar uno de estos pellejos ganas la apuesta.

El diablo escoge el pellejo negro, mientras el pescador se queda
con el tenido. El cochacharino va donde la mula que bota candela
por su nariz y le pide que queme sus botas. Se presenta donde el
supay v le muestra las botas gastadas. LLuego le dice que despinte
el pellejo negro, el diablo no puede hacerlo, en cambio el pescador
logra despintar su pellejo ya que era el tenido y alegre le dice:

—Seior supay, he ganado la apuesta, asi que déjeme ir a mi ho-
gar.

Yo le pregunté a mi abuelita si el diablo cumplié con su promesa y
ella me dijo que si, pero le advirtié al pescador que a nadie debia
avisar que ha vivido en su casa.

—Ni a tu esposa ni a tus hijos debes decirle que me has conocido.

112



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

Si lo haces yo voy a vivir para siempre en tu cuerpo. Si ti hablas
mi nombre y que has vivido conmigo te va a ir muy mal —le dijo.

Antes que el pescador se vaya, el diablo le entregd una cajita como
de fésforo, en la que habia ceniza v le dice:

—Vas a guardar la ceniza en una ranura de tu cocina. La ceniza te
va a dar producciéon.

Y diciendo esto le pide que cierre sus ojos. El pescador aparece de
noche en su casa y toca la puerta, habia vuelto después de treinta
anos. Sale su hijo y le dice a quién busca. Lo habia desconocido,
sus hijos ya eran adultos, entonces sale su esposa bien acabada y
tampoco lo reconoce. El pescador entra a la casa y le cuenta que
ha vivido en una ciudad lejana, entonces su esposa le reconoce, se
abrazan y lloran. A medianoche, el pescador esconde la cajita al
lado de su cocina. Al dia siguiente, les cuenta con mentiras dénde
estuvo, pero les muestra las riquezas que ha traido y la familia po-
bre se convierte en gente de plata.

El pescador era un hombre muy bueno y ayudaba a la gente que lo
necesitaba. Un dia, en el cumpleanos de su primo, se embriaga, se
huasquea y ahi le preguntan cémo habia hecho para tener mucha
plata. Entre huasca y huasca les cuenta todo lo que ha pasado con
el supay. Ya borracho se va a su casa y cuando llega no encuentra
a nadie; sus hijos y su mujer desaparecieron, todos sus animales
también. Su casa era una chocita.

El quedd convertido en un anciano jodido, asi decia mi abuela. El
diablo cumplié con su promesa y el pescador mendigb hasta que
murio.

113



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Hipdlito Robles, entrevistado por David Eli Salazar
Espinoza

114



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

4.2.2. Tradicion oral 2

a. Titulo inicial: Historia del condenado

1. Ficha técnica

Nombre del informante |Serafin Lugo Rodriguez
Fecha de la entrevista |6 de octubre del 2010

yombre del entrevista- | Elsa Carmen MUNOZ ROMERO
or

Edad 76 |Lugar de naci-|Paucartambo
miento

Domicilio Caserio de Auquinmarca (Paucartampo)

Quién le contd este|Mis padres cuando era nifno

cuento

Nombre de los padres |César Lugo

Ocupaciéon Agricultor

Circunstancias en que|Entrevista en el cementerio de Auquinmarca
se produjo la informa-|(Paucartambo)

cion
Conoces a alguien que |Mis tios: Julio v LLeoncio Lugo
pueda darnos informa-
cion

Clasificacion: Cuento (X) Leyenda () Mito (), Anecdotario () Otro

2. Nombre de la historia

Historia del condenado

3. Texto

En Jachahuanca, que estda en Auquinmarca que pertenece al distrito de
Paucartambo, habia un hombre que le decian condenado, porque se vestia
como condenado. De noche nomas andaba de condenado con la intencién|

e robar. Esa era su finalidad, para que roba. Cuando aparecia de noche,
la gente se asustaba mucho y abandonaba su casa dejando vacio, entonces
entraba el condenado para que robe y asi pasaba sus dias, pero ya tltimo lo
descubrieron, casi lo linchan, lo capturaron los hombres que lo divisaron de
[noche, lo trajeron enmarrocado acé, lo trajeron de Jachahuanca, ahi vivia|
él, se llamaba Velazquez: jacha por (rama) huanca por (roca). En Paucar
tambo lo castigaron de dia porque habia robo bastante ya después aparece
asaltante, él era como el primer asaltante, eso fue en los afos 1950, lo
[hicieron pasear desnudo y lo mandaron a la cércel de Cerro de Pasco, paral
eso va habia robado bastante, asaltos a casa, todo con el cuento del con-
denado, ya la gente de miedo se escondia se escapaban por el condenado.

115



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

odavia, después de que salié de la carcel, se convirtié en un asaltante bien|
conocido. Ese era el tal Velasquez.

[OBSERVACIONES: Al informante lo encontramos en el Cementerio dell
distrito de Auquinmarca (Paucartambo), gracias a que nos acomparnoé su so-
[orina Mayté Ayala, alli le realizamos la primera parte de la entrevista, luego
pasamos a su casa donde completé la informacion.

INFORMANTE ENTREVISTADOR

La entrevista fue realizada por Elsa Carmen Munoz Romero al se-
flor Serafin Lugo Rodriguez en el cementerio del centro poblado
de Auquinmarca, distrito de Paucartambo (Pasco) el 6 de octubre
del 2020. Este texto fue publicado en el libro Tradicién oral de la
provincia de Pasco, Tomo II (noviembre del 2020). Encontramos
en el texto algunos vacios para completar la historia, luego de las
preguntas anotadas en la bitacora, le volvimos a preguntar al in-
formante informacidén precisa para completar la historia, que nos
proporciond en una segunda entrevista. Con ese material se ha
procedido a sistematizar la historia, cuya redaccién final y publica-
da fue el siguiente.

b. Titulo final: El condenado ladrén (Versiéon publicada)

En un tiempo, por estos lugares de Paucartambo, Auquinmarca,
Huallamayo y demas caserios habia un hombre que vivia en un
lugar llamado Jachahuanca al que lo conocian como “condena-
do”, pero le decian asi, no porque en verdad era un condenado,
que habia resucitado de muerto; sino porque se vestia como con-
denado, andaba solo de noche y para eso se vestia con su tinica
blanca, usaba mascara negra de calavera y con un palo alzaba la
sabana y se velan mas grande, como de dos metros para arriba.
Ha hecho asustar a mucha gente cuando en la noche se topaba
con él, al verle asi, escapaban dejando sus cosas y todo. Esto era
lo que buscaba ese hombre, creo que era un tal Velasquez, usaba
toda la vestidura del condenado para robar, andaba despacio por
las calles oscuras, hacia asustar a la gente y eso aprovechaba para
robar, se metia a las casas, agarraba las cosas que se encuentra y
luego huia. Cuentan que un dia, abri6 el zaguan de una casa en las

116



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

afueras del pueblo, una pareja ya entrada en afnos habia salido a su patio
de noche para desaguar, en eso ven en una esquina un bulto que se mo-
via, ahi apareci6 el condenado vy la pareja escapé con la ropa que tenian
dejando su casa abierta. El condenado ingresé a la casa vy se llevd varias
cosas. Cuando la pareja regres6 encontré que habian robado su casa;
pero se preguntaban ;quién sabia que la casa habia estado abierta si era
de noche y casi nadie caminaba por ese lado? En otra oportunidad, su-
cedidé lo mismo con una pareja de ancianos, la abuelita se desmayé de
susto y ahi aproveché el condenado para ingresar a la casa y apoderarse
de varios objetos. El comentario se hizo en el pueblo, todos hablaban que
en la oscuridad se veian aun condenado, otros se compadecieron ;de
quién su alma sera? Dijeron; pero lo curioso era que las cosas se seguian
perdiendo de las casas. Entonces, la gente sospeché. Los pobladores se
pusieron de acuerdo para que lo vigilen. Una noche cuando se aprestaba
a cometer una de sus fechorias, la gente divisé al condenado, se escon-
dieron, empezaron a seguirlo v cuando se descuidd, la gente por atras lo
atraparon. Se dieron cuenta que era un tal Velasquez, ladrén bien cono-
cido en el pueblo, la gente lo linché, le dieron golpe vy él, desde el suelo
suplicaba perdon. La gente le dio bien feo su golpe al condenado ladrén.
Luego lo trajeron enmarrocado de Jachohuanca. Ahi vivia el ladrén. Lo
amarraron en la plaza v lo castigaron de dia para que escarmiente. Le hi-
cieron confesar todo, a qué casa y a qué personas habia robado. y desde
ahi se acabaron los robos por toda esa zona, lo hicieron pasear desnudo
v lo mandaron a la carcel de Cerro de Pasco; para eso ya habia robado
bastante, entrado a las casas, todo con el cuento del condenado. Estos
hechos ocurrieron en los aftos de 1950. Después que salié de la carcel,
se convirtié en un asaltante muy conocido por estas zonas, pero siempre
cuando habia noticias de él le llamaban el condenado ladrén.3

Aqui presentamos la imagen de la publicacion en el libro:

3Version de Serafin Lugo Rodriguez, recogido en la comunidad de Auguinmarca (Paucartambo, el 6 de octubre del
2020

117



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Elsa Carmen Mufioz Romero, entrevistando al sefior Se-
rafin Lugo Rodriguez

118



Capitulo IV: Practicas de recopilacion de tradicion oral

David Eli Salazar Espinoza entrevistando a Serafin
Lugo Rodriguez

CONCLUSIONES

El libro es el resultado de la revisién bibliografica especializada de
los estudiosos sobre tradicidn oral, de la consulta a autores que
han hecho este tipo de trabajos, especialmente hispanoamerica-
nos. Asimismo, es fruto de la experiencia de trabajo de campo que
se ha realizado en la recopilacién de tradicién oral como respon-
sable e integrante de un proyecto de investigacion que ha dado
como resultado la publicacion de dos libros. Intenta ser un texto de
consulta para todas las personas que se interesen en recoger tex-
tos orales de la poblacién bajo un método, guiado por estrategias
que le van ayudar en su trabajo. No intenta reemplazar a ningin
manual ni técnicas que algunos estudiosos han planteado, sino
que, pretende ser una guia de ayuda para estudiantes, docentes,
especialistas en el fendmeno de recoger textos orales.

Por otro lado, esta orientado desde la perspectiva literaria, quie-
re decir recoger literatura de tradicién oral donde se privilegia la
trama del texto, especialmente de narrativa orales; no obstante,

119



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

también con esta ayuda, se puede recoger poesias, canciones, sen-
tencias, testimonios, etc. No difiere en su técnica, lo que podria
varias seria el género literario que se recoge. Sin embargo, los tex-
tos orales pueden servir también a estudiosos que intentan estudiar
de otras disciplinas cientificas como la antropologia, la filologia, la
lingtliistica, entre otras.

Las estrategias que planteamos ya han sido ensayadas en la ex-
periencia nuestra, por lo tanto, con esa experiencia se valida su
funcionalidad, su utilidad que se plantea ordenadamente desde la
iniciacion hasta la culminacién que debe ser la publicacion del tex-
to. Con ello, intentamos demostrar que las estrategias funcionan
en la recopilacién de tradicién oral para llevar un mayor orden y
sistematizacion del texto.

Finalmente, creemos que en todo momento hay que respetar los
codigos de ética, la integridad cientifica, registrando a los infor-
mantes o narradores orales, ubicando su nombre y su versién en
la publicacién; con ello estamos afirmando que las historias que
narran, pertenecen a la colectividad, a la comunidad v no a los
compiladores. Ese respeto por las fuentes es clave en el trabajo sis-
tematico de cualquier grupo de investigacion. Por tanto, estimado
lector, ponganse lo mas pronto a recopilar tradicién oral de sus co-
munidades o poblaciones urbanas o rurales, estamos seguros que
este libro les va ser de mucha ayuda. Muchos éxitos en su trabajo
Y su investigacion.

120



GALERIA DE FOTOGRAFIAS DE LOS AUTO-
RES REALIZANDO ENTREVISTAS A LOS NA-
RRADORES ORALES







Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral




Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

REFERENCIAS

Arguedas, J. M. (1966). Dioses y hombres de Huarochiri. Museo
Nacional de Historia / Universidad Nacional Mayor de San
Marcos.

Arguedas, J. M. (1975). Formacién de una cultura nacional indoa-
mericana. En Obras completas (Vol. 6, pp. 37-52). Horizonte.

Arriaga, P. J. de. (1968). La extirpacion de la idolatria del Pert
(Ed. de Henrique Urbano). Universidad Nacional Mayor de San
Marcos.

Ballon Aguirre, E. (2006). Tradicién oral peruana: literaturas an-
cestrales y populares. Fondo Editorial PUCP.

Ballon Aguirre, E. (1989). “La identidad lingtiistica y cultural pe-
ruana: bilingtiismo v diglosia”. Peruvian Amazon, 17, 33-60.

Bauman, R. (1975). “Verbal art as performance”. American An-
thropologist, 77(2), 290-311.

Betanzos, J. de. (1551/1987). Suma y narracion de los Incas (Ma-
rfa del Carmen Martin Rubio, Ed.). Consejo Superior de Inves-
tigaciones Cientificas.

Boas, F. (1914). The Mythology of the Bella Coola Indians. Smi-
thsonian Institution.

Camacho Ruan, J., & Zavala Gémez del Campo, M. (2018). Ma-
nual para la recoleccién de literatura de tradiciéon oral. El Cole-
gio de San Luis.

Campbell, J. F. (1860-1862). Popular Tales of the West Highlands.
Edmonston & Douglas Candido, A. (1988). O direito a literatu-
ra. In A. Candido, Varios escritos (pp. 169-191). Duas Cidades

Cieza de Ledn, P. (1553/1986). Croénica del Peru (2 vols.). Fondo
de Cultura Econémica.

Civallero, E. (2008). Indigenous oral tradition in southern Latin
America: A library’s effort to save sound and stories from silen-
ce. En Srinivasan, M. I. y Patnaik, S. The Indigenous Culture
across the globe. Punjagutta. The ICFAI University Press.

Cobo, B. (1653/1956). Historia del Nuevo Mundo (2 vols.). Bi-
blioteca de Autores Espanoles.

Chonati, I. et. al (1978). Tradicién oral peruana I. Hemerografia.
Instituto Nacional de Cultura.

124



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Duviols, P. (2003). Procesos y visitas de idolatrias: Cajatambo, siglo
XVII. Cuzco: Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de
Las Casas.

Espino Relucé, G. (2010). La literatura oral o la literatura de la tradicion
oral. Fondo Editorial de la Universidad Nacional Mayor de San Mar-
COS.

Espino Relucé, G. (2003). Tradicién oral, culturas peruanas: una invita-
cién al debate. Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Espino Relucé, G. (2001). “Tradicién oral y memoria colectiva indigena
(indigenista) en nuestra comunidad indigena”. Letras, 72(104), 85—
104. Universidad Nacional Mayor de San Marcos. https://revista.
letras.unmsm.edu.pe/index.php/le/article/view/1498

Finnegan, R. H. (1970). Oral literature in Africa. Oxford University Pres.

Granados, B. y Cortés, S. (2°'18). Laboratoro de Materiales Orales.
ENES. Morelia, UNAM. https://www.elem.mx/literatura_oral

Garcilaso de la Vega, 1. (1609/1991). Comentarios reales de los incas.
Fondo de Cultura Econémica.

Grimm, J. y W. (2017). Cuentos de los hermanos Grimm. Madrid: Alian-
za Editorial.

Guaméan Poma de Avala, F. (1615/1980). Nueva corénica y buen go-
bierno. Siglo XXI Editores.

Huaman Manrique, 1. (2012). La voz del trueno y el arco iris: literatu-
ra de Huancavelica. Fondo Editorial de la Universidad Nacional de
Huancavelica. (Trabajo original publicado en 2000).

Lépez-Baralt, M. (1990). Lo magico y lo oral en la narrativa de José
Maria Arguedas. Fondo Editorial de la PUCP.

Lord, A. B. (1960). The Singer of Tales. Cambridge. Harvard University
PressMolina, C. de. (1575/1989). Relacién de las fabulas vy ritos de
los Incas (Francisco Esteve Barba, Ed.). Historia 16.

Mamani, C. (1989). Metodologia de la historia oral. HISBOL.

Matto de Turner, C. (1884). Tradiciones cuzqueias. Cusco: Imprenta del
Eco del Cuzco.

Medialab UNMSM. (2021, 14 de agosto). César Toro y la mitologia fan-
tastica del Pert: Costa, Sierra y Selva. Universidad Nacional Mayor
de San Marcos.

https://medialab.unmsm.edu.pe/chiqagnews/cesar-toro-y-la-mitolo-

gia-fantastica-del-peru-costa-selva/
Ong, W. J. (1987). Oralidad vy escritura: Tecnologias de la palabra (A.

125



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Bixio, Trad.). Fondo de Cultura Econémica. (Trabajo original
publicado en 1982).

Ortiz, F. (1940). Contrapunteo cubano del tabaco vy el aziicar: Ad-
vertencia de sus contrastes agrarios, econdmicos, histéricos y
sociales, su etnografia y su transculturacion. Jests Montero.

Parry, M. (1971). The making of Homeric verse: The collected
papers of Milman Parry (A. Parry, Ed.). Clarendon Press.

Perrault, Ch. (1995) Cuentos completos. Ed. Jean Perrot. Ma-
drid. Catedra.

Perrault, C. (2012). Cuentos de mama ganso. Madrid: Alianza
Editorial.

Pease, F. (1995). Los Incas: hombres de cobre. Lima: Fondo Edi-
torial UCP.

Pease, F. (1992). Mitos y utopias del Pert andino. Fondo Editorial
PUCP.

Porras Barrenechea, R. (1949). Ricardo Palma. Estudio y antolo-
gla. Lima: Libreria Internacional del Pert.

Propp, V. (1971). Morfologia del cuento (2.2 ed., trad. de L. G.
de Ferris). Fundamentos. (Obra original publicada en 1928).

Salazar, D. al et. (2020) Tradicién oral de la provincia de Pasco,
Tomo 1. Editorial San Marcos.

Salazar, D. al et. (2020) Tradicion oral de la provincia de Pasco,
Tomo II. Editorial San Marcos.

Salinas y Cérdova, B. de. (1957). Memorial de las historias del
Nuevo Mundo, Pirt. Universidad Nacional Mayor de San Mar-
COS.

Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua, J. de. (1993). Rela-
cién de antigliedades deste reyno del Pirt (P. Duviols, Ed.). Mé-
xico: Fondo de Cultura Econémica. (Obra original ca. 1613).

Taylor, G. (Ed.). (1987). Ritos y tradiciones de Huarochiri. Manus-
crito quechua de comienzos del siglo XVII. Lima: Instituto de
Estudios Peruanos.

Tes, N. (2025). “Tradicién oral — Qué es, caracteristicas, funcion,
ejemplos, historia, importancia y tipos”. Recuperado de: ht-
tps://definicion.de/tradicion-oral/

Titu Cusi Yupanqui. (1570/1916). Relacién de la conquista del
Pert y hechos del Inca Manco Inca (L. Valcarcel, Ed.). Libreria

126



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

e Imprenta Gil.

Titu Cusi Yupanqui. (2005). Instruccién al licenciado Lope Garcia
de Castro (C. Lomné, Ed.). Quito: Abya-Yala. (Obra original
publicada en 1570).

Todorov, T. (1981). Introduccién a la literatura fantastica. (Edicion
en espanol). Premia Editora.

Toro Montalvo, C. (1997). Mitos y leyendas del Perti. Tomos III:
Costa, Sierra, Selva. A.F.A. Editores.

Vansina, J. (1985). Oral tradition as history. University of Wiscon-
sin Press.

Zavala, M. y Camacho, A. (2018) Manual para la recoleccion de
literatura de tradicién oral. Colegio San Luis de Potosi.

127



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

SOBRE LOS AUTORES

David Eli Salazar Espinoza

Doctor en Literatura Peruana y Latinoamericana por
la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Peru.
Realiz6 estudios de posdoctorado en Investigacion Cri-
tica y Epistemologia Social en el Centro de Estudios
Latinoamericanos de Educacién Inclusiva (CELEI), Chi-
le en convenio con la Universidad Nacional del Centro
del Pert. Docente investigador del RENACYT — CON-
CYTEC, nivel IlI. Ha sido responsable del Proyecto de
investigacion “Didactica activa de la tradicion oral pas-

quena en las I.LE. secundarias de Pasco” (2019 — 2022) UNDAC. Seleccio-
nado por el Ministerio de Cultura para representar al Perti en la 35° Feria
Internacional de libro de Guadalajara-México (2021). En las investigaciones
literarias ha publicado los libros: Discursos de socavon (2006). Proceso de la
literatura pasquena Tomo I, poesia (2014), Proceso de la literatura pasque-
fia Tomo II, Narrativa (2016). Tradicién oral de la provincia de Pasco Tomo
[, primera edicion (2020). Tradicién oral de la provincia de Pasco, Tomo II,
primera edicion (2020) Estudio vy critica a La Odisea de la columna Pasco
de Juan Antonio Martinez (segunda edicién 2023). En la creacion literaria
ha publicado los cuentos: Alla abajo (1992), Las botas de jebe (1994) y los
libros Destinos inciertos (1998), Al fi-lo de la Muralla (2021). Es autor de
varios articulos cienti—ficos en revistas indizadas en Scopus, WoS, SciELO,
Redalyc y Latindex. Ponente en varios paises como: Ecuador (2007), Chile
(2008) Israel (2010) Colombia (2017-2018), México (2019, 2021, 2022).
Condecorado varias veces por el Congreso de la Republica (2014, 2015,
2019), el Municipio Provincial de Pasco (2011, 2014, 2019, 2021), el Mu-
nicipio Distrital de Yanacancha (2009, 2010, 2015, 2021) por su produc-
cion literaria. Fue becario a Israel (2010) y tuvo una corta estadia en Egip-
to (2010). Es Vicepresidente de Investigacion de la Universidad Nacional
Auténoma Altoandina de Tarma y docente de Posgrado de la Universidad
Nacional Daniel Alcides Carrion de Cerro de Pasco.

128



Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradicion oral

Elsa Carmen Munoz Romero

Doctora en Ciencias de la Educaciéon por la Universidad
Nacional Daniel Alcides Carrién, Magister en Investiga-
cion y Tecnologia Educativa. Docente RENACYT, ni-
vel VII Tiene estudios de diplomado en Gestiéon de Re-
cursos Naturales y Evaluaciéon del Impacto Ambiental,
2015. Es co-autora de los articulos cienticos indizados
en la base de Scopus “validez interna y conabilidad de
la prueba GAD-7 en Latinoamérica” (2025), Invarianza
factorial de la escala de trastorno de ansiedad genera-

lizada (GAD-7) en Latinoamérica y el Caribe. Es co-autora de los libros:
Tradicion Oral de la provincia de Pasco, Tomo I, primera edicién (2020),
Tradicion oral de la provincia de Pasco, Tomo II, segunda edicion (2020).
Sus investigaciones giran en torno a las ciencias naturales, ecologia, me-
dio ambiente, contaminacién ambiental, politicas educativas ambientales,
tradicion oral y conductas del adulto mayor y salud mental. Actualmente es
docente principal de la Escuela Profesional de Educacién Primaria, Facultad
de Ciencias de la Educacion de la Universidad Nacional Daniel Alcides Ca-
rribn de Cerro de Pasco.

129



El presente libro tiene el propésito de desarrollar un conjunto de estra-
tegias, pautas y técnicas para recopilar literatura de tradiciéon oral dirigi-
do a principiantes, investigadores, docentes, estudiantes universitarios e
interesados en el fendbmeno literario. Ante la poca bibliografia especiali-
zada referente al tema, se pretende, de alguna manera, llenar ese vacio
para que los lectores e investigadores puedan abordar con éxito el
recojo de informacién de los informantes a través de la entrevista a pro-
fundidad o el testimonio de vida de los narradores orales. Se presenta
conceptos claves de la literatura de tradicién oral en los aportes de Fin-
negan, Ong, Vansina, entre otros. Se desarrolla el marco de referencia
sobre los trabajos de tradicién oral que se han hecho en el mundo. En
el Perll,'rastreamos los aportes de los cronistas espafioles, mestizos e
indios, algunos estudios de la colonia. En la reptblica se estudia a Ricar-
do Palma, Clorinda Matto, se resalta la figura de José Maria Arguedas,
Francisco Izquierdo Rios, Luis!Valcareel, Irma Chonati y su equipo
investigador, Enrique-Ballon, entre otros. Luego se desarrolla propia-
mente el trabajo de campo que es la propuesta de un conjunto de estra-
tegias orientadas para recopilar tradicion oral. Se exige la exhaustividad
y rigor académico para que los investigadores tengan éxito en su traba-
jo. Dichas estrategias se desarrollan desde antes de la investigacion, en
pleno trabajo de campo y el proceso de sistematizacion de la informa-
cion. Finalmente, mostramos practicas de recopilacion de tradicion oral
que han realizado los autores in situ. Con este libro pretendemos poner
en valor los conceptos y las estrategias que proponemos sirvan como
una guia para las investigaciones que deben emprender aquellos intere-
sados en recopilar tradicion oral.

David Eli Salazar

ISBN: 978-612-99147-4-9

86129119147

Fondo Editorial '@ UNAAT

EXCELENCIA CIENTIFICA Y ACADEMICA
CON RESPONSABILIDAD SOCIAL




	Tejiendo memorias
	Portada grande

	Tejiendo memorias reemplar.pdf
	Tejiendo memorias
	ContraportadaOf




