




TEJIENDO MEMORIAS
ESTRATEGIAS PARA RECOPILAR LITERATURA DE TRADICIÓN 

ORAL



David Elí Salazar Espinoza

Autores:

Elsa Carmen Muñoz Romero

130 pág.

©

©

Título: Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradi-

ción oral.

©Universidad Nacional Autónoma Altoandina de Tarma, Fondo Editorial. Carretera La 

Florida - Cochayoc km 2, Huancucro N°2092 Acobamba - Tarma - Junín - Perú.

ISBN: 978-612-99147-4-9

Primera edición digital, enero de 2025

Versión digital

HECHO EL DEPÓSITO LEGAL EN LA BIBLIOTECA NACIONAL DEL PERÚ 
N°2025-13685 

Libro electrónico disponible en el Fondo Editorial - UNAAT

DOI: https://doi.org/10.61210/fondoeditorialB12-25

Proceso de revisión:
Fue revisado por pares externos en modalidad doble ciego.

Revisor A: Dr. Walter Arturo Quispe Cutipa
Dr. Gastón Geremías Oscátegui NájeraRevisor B:

Diseño de portada y diagramación de interiores:
Larry Marck Chavez Santivañez

Publicado en Perú / Published in Peru

Todos los derechos reservados. Prohibida la reproducción total o parcial de esta obra 

sin la previa autorización escrita del autor.

Editado por:

https://orcid.org/0000-0003-4509-2132
https://orcid.org/0009-0006-5534-9244
https://orcid.org/0000-0003-3228-5365
https://orcid.org/0000-0001-6154-1239


A la memoria de Zenón Aira Díaz, escritor autodidac-
ta, quién fue uno de los primeros que recogió literatura 
de tradición oral en Pasco a través de sus tres libros de 
Fantasmandino.



Queremos agradecer profundamente, en primer lugar, a todos los 

informantes orales que nos han narrado historias extraordinarias 

de Pasco, aquellas que aún no han sido fijados en la escritura y que 

fueron publicados por primera vez en los libros Tradición oral de la 

provincia de Pasco, Tomo I (2020) y Tradición oral de la provincia 

de Pasco, Tomo II (2020). A la Universidad Nacional Autónoma 

Altoandina de Tarma, a través de su fondo editorial que nos ha 

permitido publicar de manera digital en su repositorio de publica-

ciones y haya procedido a la evaluación de pares académicos. A 

todos ellos nuestra gratitud.

RECONOCIMIENTO



El presente libro tiene el propósito de desarrollar un conjunto de 

estrategias, pautas y técnicas para recopilar literatura de tradición 

oral dirigido a principiantes, investigadores, docentes, estudiantes 

universitarios e interesados en el fenómeno literario. Ante la poca 

bibliografía especializada referente al tema, se pretende, de alguna 

manera, llenar ese vacío para que los lectores e investigadores pue-

dan abordar con éxito el recojo de información de los informantes 

a través de la entrevista a profundidad o el testimonio de vida de 

los narradores orales. El libro está dividido en cuatro capítulos. 

En el primero abordamos los conceptos claves de la literatura de 

tradición oral desde las definiciones contemporáneas de varios es-

tudiosos con autoridad investigativa, revisamos los antecedentes y 

aportes de Finnegan, Ong, Vansina, entre otros. En el capítulo II 

desarrollamos ampliamente el marco de referencia sobre los tra-

bajos de tradición oral que se han hecho en el mundo, Latinoa-

mérica y el Perú, desde las civilizaciones antiguas hasta inicios del 

siglo XXI. Referente al Perú, rastreamos desde los aportes de los 

cronistas españoles, mestizos e indios, en la colonia algunos nom-

bres como el padre Francisco de Ávila, Pablo José de Arriaga y 

Francisco Montecinos. En la república se estudia a Ricardo Palma, 

Clorinda Matto. En el siglo XX se resalta la figura de José María 

Arguedas, Francisco Izquierdo Ríos, Luis Valcárcel, Irma Chonati 

y su equipo investigador, Enrique Ballón, entre otros. El capítulo III 

desarrolla propiamente el trabajo de campo. Es la propuesta de un 

conjunto de estrategias que están orientadas para recopilar tradi-

ción oral. Se orienta con exhaustividad y rigor académico para que 

los investigadores tengan éxito en su trabajo. Dichas estrategias 

se desarrollan desde antes de la investigación, en pleno trabajo de 

campo y el proceso de sistematización de la información. En el 

cuarto capítulo mostramos prácticas de recopilación de tradición 

oral que han realizado los autores in situ, para el cual mostramos 

dos ejemplos donde se detalla las acciones que se han llevado y se 

transcriben los textos publicados. Con este trabajo, pretendemos 

poner en valor los conceptos y las estrategias que proponemos y 

sirva como una guía para las investigaciones que deben emprender 

aquellos interesados en recopilar tradición oral.

RESUMEN

Palabras claves: literatura, tradición oral, estrategias, metodologías, 

trabajo de campo



This book aims to develop a set of strategies, guidelines, and tech-

niques for collecting oral tradition literature, aimed at beginners, 

researchers, teachers, university students, and those interested in 

the literary phenomenon. Given the limited specialized literature 

on the subject, the book aims to fill this gap so that readers and 

researchers can successfully approach the collection of informa-

tion from informants through in-depth interviews or the life stories 

of oral storytellers. The book is divided into four chapters. In the 

first, we address the key concepts of oral tradition literature from 

the contemporary definitions of several authoritative scholars, re-

viewing the background and contributions of Finnegan, Ong, Van-

sina, among others. In Chapter II, we broadly develop a framework 

for the oral tradition literature that has been conducted worldwide, 

in Latin America, and in Peru, from ancient civilizations to the 

beginning of the 21st century. Regarding Peru, we trace the con-

tributions of Spanish, mestizo, and Indian chroniclers during the 

colony to some names such as Father Francisco de Ávila, Pablo 

José de Arriega, and Francisco Montecinos. In the republic Ricar-

do Palma and Clorinda Matto are studied. In the 20th century, 

the figures of José María Arguedas, Francisco Izquierdo Ríos, Luis 

Valcárcel, Irma Chonati and her research team, Enrique Ballón, 

among others, are highlighted. Chapter III develops the fieldwork 

itself. It is the proposal of a set of strategies that are oriented to 

collect oral tradition. It is guided with exhaustiveness and acade-

mic rigor so that researchers are successful in their work. These 

strategies are developed before the research, in full fieldwork and 

the process of systematizing information. In the fourth chapter, 

we demonstrate oral tradition collection practices that the authors 

have carried out in situ, for which we show two examples where 

the actions that have been carried out are detailed and the publi-

shed texts are transcribed. With this work, we intend to highlight 

the concepts and strategies that we propose and serve as a guide 

for the research that should be undertaken by those interested in 

collecting oral tradition.

Keywords: literature, oral tradition, strategies, methodologies, fieldwork

ABSTRACT



ÍNDICE

CAPÍTULO I

LA TRADICIÓN ORAL O LITERATURA DE TRADICIÓN ORAL...................11

1.1. La tradición oral en el contexto de la sociedad contemporánea.................11

1.2. La tradición oral, literatura oral u oralidad literaria...................................14

1.3. Literatura oral o literatura de tradición oral.............................................16

CAPÍTULO II

MARCO DE REFERENCIAS DE TRABAJOS SOBRE TRADICIÓN ORAL......21

2.1. Los primeros referentes.........................................................................21

	 2.1.1. De las civilizaciones antiguas hasta el siglo XVIII.........................21

	 2.1.2. Del romanticismo europeo a los trabajos de campo....................25

	 2.1.3. El siglo XX: Los estudios contemporáneos.................................28

2.2. Los estudios de tradición oral en Latinoamérica.......................................35

	 2.2.1. Proceso de colonización y resistencia cultural.............................35

	 2.2.2. Enfoque de los investigadores latinoamericanos sobre tradición 

		  oral........................................................................................38	

	 2.2.3. Los principales investigadores...................................................40

2.3. Los estudios de tradición oral en el Perú.................................................44	

	 2.3.1. Cronistas españoles.................................................................45

	 2.3.2. Cronistas mestizos e indios.......................................................49

	 2.3.3. Los trabajos de tradición oral en la colonia.................................59

	 2.3.4. El siglo XIX.............................................................................63

	 2.3.5. El siglo XX.............................................................................67

CAPÍTULO III

ESTRATEGIAS METODOLÓGICAS PARA RECOPILAR TRADICIÓN ORAL.....

.................................................................................................................77

3.1. Consideraciones preliminares................................................................77

3.2. Propósito............................................................................................81

3.3. Delimitación y alcance..........................................................................81

3.4. El trabajo de campo..............................................................................82

	 3.4.1. Etapa de planificación..............................................................82

		  a. Delimitar los propósitos de la investigación.............................82

		  b. Establecer la performance.....................................................83

		  c. Determinar el territorio de la investigación.............................84

		  d. Información sobre la zona de estudio.....................................84

		  e. Identificación de informantes potenciales...............................86

		  f. Revisión de las fuentes existentes...........................................86

		  g. Revisión de la teoría literaria sobre tradición oral....................87

		  h. Preparar la logística técnica..................................................87

3.5. Desarrollo de la investigación: trabajo de campo......................................88

	 3.5.1. Preparar al equipo técnico........................................................88

	 3.5.2. Acercarse al informante con empatía.........................................91

	 3.5.3. Del sistema de grabación..........................................................91



	 3.5.4. De la bitácora.............................................................................92

	 3.5.5. ¿Qué se debe preguntar al informante?.........................................94

3.6. Proceso de sistematización........................................................................95

	 3.6.1. Registro del inventario.................................................................95

	 3.6.2. Transcripción de los audios..........................................................96

	 3.6.3. Sistematizar los textos orales........................................................98

	 3.6.4. Corrección de estilo..................................................................100

3.7. El compromiso ético...............................................................................101

3.8. Consideraciones finales...........................................................................102

CAPÍTULO IV

PRÁCTICAS DE RECOPILACIÓN DE TRADICIÓN ORAL.............................103

4.1. Información del trabajo de campo...........................................................103

4.2. Registros del trabajo de campo................................................................105

	 4.2.1. Tradición oral 1........................................................................105

		  a. Título inicial: El diablo de Cochacharao...................................105

		  b. Título final: El supay y el pescador (Versión publicada)..............109

	 4.2.2. Tradición oral 2........................................................................115

		  a. Título inicial: Historia del condenado......................................115

		  b. Título final: El condenado ladrón (Versión publicada)................116

CONCLUSIONES........................................................................................119

Galería de fotografías de los autores realizando entrevistas a los

narradores orales.........................................................................................121	

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFÍCAS...............................................................124



CAPÍTULO I
LA TRADICIÓN  ORAL O  LITERATURA 
DE TRADICIÓN ORAL

1.1. La tradición oral en el contexto de la sociedad 
contemporanea

11

El avance de la ciencia y la tecnología en la era de la globalización 

y la post modernidad, ha llevado a la humanidad a insertarse casi 

con obligación al mundo digital y virtual que se vive actualmente. 

Dependemos en parte del uso y dominio de la computadora por-

tátil para redactar documentos, de las líneas de internet para tener 

la información a la mano, de una Tablet o un smartphone para 

planificar nuestras actividades. El celular con todos sus aplicativos 

y softwares se ha convertido en el objeto indispensable de nuestras 

vidas, a tal punto, que nos sentimos inseguros e incomunicados 

cuando no tenemos en nuestras manos este aparatito digital que 

convive con nosotros. Es de uso cotidiano para acelerar nuestras 

vidas y ya casi dependemos del objeto para pagar la cuenta en el 

restaurant, el grifo, el hotel, los supermercados, entre otros ser-

vicios; incluso un taxi o colectivo con sumas tan pequeñas de van 

más de un sol de depósito. Los seres humanos nos comunicamos 

más por la red social que oralmente, la virtualidad se ha convertido 

en uso cotidiano por las instituciones para impartir conferencias, 

clases, reuniones familiares y cualquier otro acto virtual en vivo y 

en directo. Las personas de este tiempo pasan más en un diálo-

go entre él y su celular y destinamos menos tiempo para dialogar 

directamente con las personas. La individuación es la conducta 

personal más practicada en esta sociedad que corroe la charla y el 



12

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

debate que practicaban nuestros padres y abuelos.

Sin embargo, este cambio vertiginoso de conducta de las perso-

nas en la era actual que es resultado del avance tecnológico no ha 

mellado las grandes prácticas de comunicación y solidaridad que 

todavía se mantiene viva en las comunidades campesinas, rurales 

e indígenas del Perú. La resistencia a perder conductas ancestrales 

de comportamiento es una práctica constante que se visualiza en 

las comunidades andinas y rurales, extendiendo a los habitantes del 

mundo andino, afroperuano y caribeño. Existe aún experiencias 

de preservación de las culturas ancestrales, gracias a la resistencia 

de los pueblos aborígenes que practican sus costumbres contra la 

agresión cultural que viene supuestamente de una cultura superior 

o pretenden imponer sus modos de vida en nombre del mundo 

global y la internacionalización.

Esta resistencia cultural se aprecia con mayor nitidez en la tradición 

oral, en ese legado cultural ancestral que las comunidades siguen 

manteniéndolo vivo y van transmitiendo ese saber de generación 

en generación para sostener sus formas de vida y no ser tras-

gredidos, violentados o deformados por la cultura dominante que 

quiere imponer sus conocimientos en nombre de la civilización y 

la modernidad. De allí que, hoy en día, los pueblos aborígenes exi-

gen a los abanderados de la ciencia la tecnología y la innovación a 

ampliar su visión del mundo para ser incorporados, asimilados en 

ese mundo global respetando su legado cultural y en pleno diálogo 

con las otras culturas de los pueblos. 

La tradición oral, según la UNESCO, “es el conjunto de conoci-

mientos, costumbres, relatos, canciones, mitos y saberes transmiti-

dos de generación en generación por medio de la palabra hablada 

(Tes Nehuén, 2025). Jean Vensina (1985), uno de los más desta-

cados teóricos respecto a la tradición lo define de manera general 

como “mensajes verbales que son declaraciones transmitidas des-

de el pasado más allá de la generación actual” y debe haber trans-

misión de boca en boca a lo largo de al menos una generación 

[…] El mensaje debe consistir únicamente en declaraciones orales 



13

habladas, cantadas o pronunciadas con instrumentos musica-

les”. Edgardo Civallero (2008), señala que “representa la suma 

del saber-codificado bajo forma oral- que una sociedad juzga 

esencial y que, por ende, retiene y reproduce a fin de facilitar 

la memorización, y a través de ella la difusión a generaciones 

presentes y futuras”. 

Las prácticas de conservación de la riqueza cultural de un pue-

blo ha sido un mecanismo clave de preservación cultural en 

las sociedades sin escritura o con escasa alfabetización. Pero 

a la vez ha permitido conservar la identidad colectiva, la his-

toria viva de sus pobladores y las creencias de una comunidad 

a través del tiempo. Muchos de estas comunidades, como las 

andinas, amazónicas, afroperuanas y pueblos costeños cerca al 

mar han tenido a sus narradores orales que se han encargado 

de mantener la memoria colectiva de su comunidad y con el 

paso del tiempo, estas narrativas se han enriquecido gracias 

al ingenio de sus pobladores y eso constituye la tradición oral 

como una forma viva de memoria social y patrimonio intangi-

ble de los pueblos. La tradición oral es una forma esencial de 

transmisión cultural que se caracteriza por su dinamismo, su 

capacidad de adaptarse al medio social y su fuerte carga emo-

cional y simbólica de sus interlocutores.

Jean Vansina (1985) propone algunas características esencia-

les como: (1) La tradición oral como proceso dinámico, quiere 

decir un proceso continuo de transmisión verbal en el tiempo; 

cada texto oral es una representación del momento en que se 

produce la versión oral, dentro de ese proceso, ese texto está 

influido por el contexto social, la memoria colectiva y la forma 

de transmisión lingüística. (2) La necesidad de un enfoque crí-

tico y contextual.  Subraya que aunque la tradición oral es una 

fuente válida para la historia; no obstante, demanda aplicar el 

mismo rigor metodológico que cualquier otra fuente histórica. 

Pone en advertencia que los historiadores deben acercarse a 

los textos orales con cautela, comprendiendo profundamente 



14

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

1.2. La tradición oral, literatura oral u oralidad litera-
ria
En los tratados y antologías sobre tradición oral, el campus de estu-

dio sólo estaba delimitado de manera prioritaria a los mitos, cuen-

tos y leyendas de un pueblo desde su perspectiva narrativa; quiere 

decir que, en los textos orales se podía identificar sólo narrativas 

que circulaban en los pueblos, alguna historia que de manera colec-

tiva era narrada por los pobladores de una comunidad. A esta agru-

pación de textos se denominó “literatura oral” cuyo término fue in-

troducido por el francés Paul Sebillot quien, a finales del siglo XIX, 

trató de establecer un concepto y ampliar la gama de expresiones 

orales que se agruparían en la literatura oral designando a “toda 

clase de enunciados metafóricos que sobrepasaran el alcance de 

un diálogo entre individuos: cuentos, canciones infantiles, chistes y 

otros discursos tradicionales, pero también los relatos de antiguos 

combatientes […] y tantas narraciones muy características entrela-

zadas con nuestra habla cotidiana” (Granados y Cortéz, 2016).

Desde inicios del siglo XX, algunos estudiosos agrupaban todos los 

textos orales que contienen historias como literatura oral, dado a 

su carácter narrativo en que se una trama que narrar. La literatu-

ra oral, entendida en su acepción más general, tal como lo define 

Granados y Santiago (2018) “está conformada por discursos que 

tienen como soporte la voz, la expresión corporal y la memoria. Su 

ejecución, sucede en momentos y espacios consensuados de forma 

única e irrepetible, determinada por su contexto de producción. 

la cultura del pueblo objeto de estudio para analizar e interpretar 

su contenido con un alto grado de razonabilidad. (3) La tradición 

oral como definición funcional; quiere decir que las otras discipli-

nas como lingüística, la sociología, o el estudio de las artes verba-

les, tienen sus propios conceptos adaptados a sus intereses, y por 

ende, no es igual estudiar el texto oral desde la mirada de un lin-

güista, historiador, antropólogo, estudioso del arte. Todo se debe 

a cómo interpretar, según las disciplinas, la dimensión estética del 

relato oral.  



15

Capítulo I: La tradición oral o literatura de tradición oral

Esta literatura cumple, además, una serie de funciones sociales: 

sanar, festejar, recordar, entretener, enseñar, reforzar la identidad 

de una comunidad, etc. Se genera en actos comunicativos en los 

que siempre están presentes un emisor y un receptor, aunque a 

veces sólo de forma simbólica, como en el caso de las oraciones, 

los conjuros las maldiciones. Transmite de forma eficaz el sistema 

de conocimientos, valores, normas y creencias compartidos por 

una colectividad y sirve, como acción, para configurar el mundo 

que habita”. 

Más tarde, Wálter Ong en su clásico libro Orality and Literacy: The 

Technologizing of the Word Oralidad y Literatura (1982) plantea 

la reorientación del concepto de literatura oral en la que prefiere 

denominar “Oralidad literaria” en la que plantea cómo la oralidad 

misma configura el pensamiento, la memoria y la creación verbal. 

Para él existen dos momentos y niveles: Una oralidad primaria 

donde la cultura oral se desarrolla sin conocer la escritura; todo 

conocimiento se transmite de boca a boca. El lenguaje es sonoro y 

efímero: no hay “texto” fijo, sino palabras que existen solo cuan-

do se pronuncian. La memoria se apoya en fórmulas repetitivas, 

ritmos, proverbios y narrativas cíclicas. La palabra tiene un carác-

ter mágico, performativo. (p. 34): Asimismo, existe una oralidad 

secundaria: Oralidad en sociedades letradas, mediada por tecnolo-

gías (radio, TV, Internet). Es consciente de la escritura, el habla ya 

no es pura, sino que adopta estructuras de la cultura escrita Para 

Ong, la oralidad es el marco mental y social; la literatura oral es 

su manifestación artística. (Ong, 1982, p.136). No obstante, hace 

una salvedad y complementa su reflexión cuando afirma que la 

oralidad y la escritura no son opuestas, sino complementarias: la 

escritura conserva, pero también “tecnologiza” la palabra. Su gran 

aporte a los estudios sobre la oralidad ha marcado en los futuros 

investigadores porque para Ong, la oralidad literaria no es solo el 

arte verbal oral (literatura oral), sino el sistema cultural, cognitivo 

y expresivo que define cómo las culturas orales piensan, narran y 

transmiten. Su gran aporte es mostrar que la escritura transforma 

la conciencia, y que incluso nuestra forma de hablar hoy (oralidad 

secundaria) está marcada por la escritura.



16

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Sin embargo, con el paso del tiempo, con el avance de los estudios 

en las ciencias sociales, el marco que comprende su estatuto teóri-

co ha crecido y nuevas formas de comunicación oral han ingresado 

a formar parte de él. Para la UNESCO, la tradición oral, el ámbito 

“tradiciones y expresiones orales” abarca una inmensa variedad de 

formas habladas; aparte de los géneros considerados anteriormen-

te (cuentos, mitos y leyendas) ahora forman parte de él los prover-

bios, adivinanzas, canciones infantiles, cantos, poemas épicos, sor-

tilegios, plegarias, salmodias, representaciones dramáticas, entre 

otros. Las tradiciones y expresiones orales sirven para transmitir 

conocimientos, valores culturales y sociales, y una memoria colec-

tiva, son fundamentales para mantener vivas las culturas.

1.3. Literatura oral o literatura de tradición oral

Durante mucho tiempo, se ha utilizado (y se sigue utilizando) el 

término de literatura oral para designar a los textos orales, espe-

cialmente narrativos que comprenden los géneros como el cuento, 

mitos, leyendas, poemas y otras formas artísticas que se manifies-

tan de manera oral; no obstante, estos conceptos han evolucio-

nado con el tiempo y se ha ampliado los marcos de referencia e 

incorporación de otras formas orales que una comunidad expresa 

en su vida cotidiana. La ampliación de más formas orales de co-

municación que un pueblo transmite ha dado pie para establecer 

límites entre lo que realmente significa “literatura oral” o “tradición 

oral”. Según algunos estudiosos del género, sostienen que ambos 

términos, literatura oral y literatura de tradición oral, se refieren a 

la misma categoría de textos transmitidos de forma verbal de gene-

ración en generación dentro de una comunidad, pero a la vez, esta-

blecen su diferencia: El término literatura de tradición oral enfatiza 

la transmisión y la continuidad de la tradición a lo largo del tiempo, 

mientras que literatura oral se centra más en el soporte de la voz y 

la memoria como principal medio de creación y difusión. 

Sin embargo, en necesario hacer esta diferencia para establecer los 

campos de estudio y no llegar a la confusión de que ambos térmi-



17

Capítulo I: La tradición oral o literatura de tradición oral

nos se refieren a la misma cosa; es necesario entender que la lite-

ratura oral, tal como lo define Finnegan, “puede describirse como 

aquella literatura compuesta y transmitida por la palabra hablada 

y recibida por oyentes; comprende un amplio rango de géneros 

—cuentos, poemas, proverbios, cantos, discursos— cuya existen-

cia depende del acto oral de comunicación” (Finnegan, 1970, p. 

16). Bauman va a ser más específico e involucra la palabra “arte 

verbal” inclinando su postura por un criterio más literario cuando 

manifiesta: “Entiendo por literatura oral, o arte verbal, no un cor-

pus fijo de textos, sino una forma de performance: el modo en que 

los hablantes realzan y enmarcan su discurso como arte dentro de 

un evento comunicativo” (Bauman, 1975, p. 293). Jhon Foley va 

reforzar la postura literaria de Bauman definiendo a la literatura 

oral como “una forma artística con reglas propias: un sistema de 

fórmulas, patrones y convenciones que operan en un medio de 

transmisión y recepción oral; no es un texto escrito, sino una poé-

tica de la performance” (Foley, 2002, p. 7).

El concepto de “tradición oral” va más allá de solo la expresión 

artística o el relato oral o el cuento, mito o leyenda que un pueblo 

expresa oralmente. La tradición oral vendría ser un concepto más 

moderno de la conservación y memoria de un pueblo que no ha 

sido fijado en la escritura, amplía la perspectiva de la literatura oral 

y sus propósitos son más amplios. Jan Vansina define a la tradi-

ción oral como: “Todos los testimonios transmitidos verbalmente 

de una generación a otra. Se trata de mensajes hablados, decla-

rados como verdaderos por la comunidad, que refieren al pasado 

histórico más allá de la experiencia individual, y cuya transmisión 

asegura su permanencia a través del tiempo” (Vansina, 1965, p. 

27). Quiere decir que, en el concepto de Vansina, se amplía las 

formas orales que existen en la comunidad hablada como la his-

toria y no solo la literatura; con ello, la ampliación del universo de 

las narrativas orales ya no es de exclusividad de la literatura, sino 

puede ser tratada desde distintos campos de estudio como la his-

toria, la antropología, la etnografía, la sociología y las semióticas. 

La tesis de Vansina es ampliada y reforzada por otros estudiosos 

como Wálter Ong, aunque no siempre usa la fórmula “tradición 



18

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

oral” como concepto aislado, pero desarrolla una definición clara 

de lo que significa cuando sostiene que ““La tradición oral es la 

transmisión de conocimiento, arte y valores por medio de la pa-

labra hablada, en comunidades cuya memoria colectiva descansa 

en fórmulas, ritmos y narraciones que sustituyen a la escritura. 

En una cultura oral primaria, todo lo que se preserva debe existir 

en la interacción humana viva y enunciada” (Ong, 1982, p. 41). 

Consideramos que el aporte de Ong es valiosa en el sentido que 

contrasta con claridad oralidad-escritura y formula tres claves para 

su entendimiento: Diferencia entre oralidad primaria (culturas sin 

escritura) y oralidad secundaria (uso oral en culturas con escritura 

y medios), define la tradición oral como un modo de conocimiento 

y memoria social, no solo como transmisión de relatos y destaca 

la dependencia de fórmulas, ritmo y repetición para garantizar la 

permanencia de la información.

Frente a todo lo dicho, Gonzalo Espino (2010) sostiene que “la 

tradición oral es el conjunto de prácticas verbales comunitarias me-

diante las cuales relatos, mitos, cantos, memorias y saberes cul-

turales se transmiten de generación en generación en contextos 

hablados, mediadas por la memoria colectiva y conlleva tensiones 

con la escritura, el olvido y las estructuras del canon literario, sien-

do un acto situado en contextos culturales específicos andinos.”

Entonces, siguiendo a estos estudiosos, nos inclinamos por esta-

blecer estas diferencias entendiendo a la literatura oral como los 

textos orales con intención artística y más bien la tradición oral 

como la memoria colectiva de un pueblo. No obstante, la tradi-

ción oral es un concepto más amplio que involucra a la literatura 

y su estudio puede ser desde distintos enfoques de investigación; 

no sólo es exclusivo de la literatura, puede abarcar otras áreas del 

conocimiento como la antropología, la etnografía, la sociología, la 

lingüística y demás ciencias sociales.

No obstante, para los intereses de este estudio, más bien utilizar 

la denominación de “Literatura de tradición oral”; quiere decir, 

los textos orales que tienen intencionalidad artística conformada 



19

Capítulo I: La tradición oral o literatura de tradición oral

por narrativas cuyas versiones de los narradores orales formarían, 

en primer orden, los cuentos, mitos, leyendas orales; los poemas 

orales o cánticos populares, los testimonios de vida, las anécdotas, 

sentencias, dichos; entre otras formas. 

Lo que propone este libro es este marco que comprende la litera-

tura de tradición oral, su orientación va a aquellos que intentan re-

coger narrativas orales desde el enfoque estético. Entendemos que 

un solo texto oral, recogido, inventariado en este contexto contem-

poráneo, puede ser estudiado desde la literatura, la lingüística, la 

antropología, la etnografía y otras ciencias sociales; sus resultados 

van arrojar diversas miradas interpretativas; a la perspectiva de este 

libro, interesa el campo de estudio de la literatura.



20

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral



2.1. Los primeros referentes

21

2.1.1. De las civilizaciones antiguas hasta el siglo XVIII

La recopilación de la tradición oral no es de estos tiempos; por el 

contrario, ha sido una actitud de muchos hombres en el mundo 

antiguo. La conciencia de recoger textos orales que circulaban en 

los pueblos y que se difundían de manera oral, fijar esos textos en 

la escritura, ha sido para muchos poetas y narradores, un acto 

ético con su comunidad y registrar la memoria colectiva de sus 

pueblos. Los ejemplos más claros del mundo antiguo son los regis-

tros de literatura de tradición oral más emblemáticas como en la 

Mesopotamia del siglo XVIII a.C. se registra el gran Poema de Gil-

gamesh, primera gran epopeya escrita, cuya base de su escritura 

procede de los cantos y relatos orales de las poblaciones sumerias 

y acadias. Luego en la India (desde el 1500 a.C. en adelante), los 

famosos textos religiosos Los Vedas que se transmitieron de for-

ma oral durante siglos antes de fijarse en la escritura del sánscrito. 

La comunidad hebrea, en el Israel antiguo (s. VIII–II a.C.) un texto 

clave de la religión judía, La Biblia hebrea (Tanaj) recoge relatos, 

genealogías y proverbios que antes circularon oralmente entre las 

tribus de Israel. En el oriente, en China, el gran Confucio (s. VI 

a.C.) y sus discípulos recopilaron proverbios, canciones y máximas 

orales en colecciones como el Shijing (Libro de las odas). 

Sin embargo, la sistematización más ordenada y con un espíritu 

estético de relato oral se produjo en la Grecia antigua. Uno de los 

autores más representativos fue Homero a quién se le atribuye la 

CAPÍTULO II
MARCO DE REFERENCIAS DE 
TRABAJOS SOBRE TRADICIÓN ORAL



22

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

autoría de estas dos monumentales epopeyas que la humanidad 

mantiene vigente hasta la actualidad: La Ilíada y La Odisea (s. VIII 

a.C.). Empero, estas obras no son de autoría creativa del gran Ho-

mero, sino que, en la Grecia de aquellos tiempos, esta historia cir-

culaba de manera oral a través de una larga tradición de los aedos 

y las rapsodas que eran los cantores populares de los pueblos y 

que llevaban a las villas y ciudades espectáculos donde incorpora-

ban la narración de historias famosas que la población conservaba 

en su memoria; los aedos componían y recitaban poesía épica y 

lírica acompañándose con instrumentos musicales (como la lira 

o la fórminx), mientras que la función de las rapsodas era recitar 

los poemas homéricos, dándole una aureola poética, un estilo de 

narración. Las historias de La Ilíada y La Odisea, en distintas ver-

siones, circulaban como literatura de tradición oral; había una his-

toria matriz que guiaba la trama de la historia, pero que cada aedo 

se la ingeniaba para narrar el texto oral en la que ponía su ingenio 

y su creatividad. Homero es considerado un aedo ya que ordenó 

esta historia oral, le dio estructura, lenguaje artístico; utilizó formas 

narrativas propias de la literatura como el conflicto, la tensión, el 

clímax, el desenlace; en otras palabras, las técnicas primarias que 

la novela moderna ha perfeccionado. Por ello, Homero es uno 

de los primeros recopiladores de la tradición oral que publicó dos 

epopeyas basadas en los textos orales que circulaban oralmente 

en la comunidad griega.

No obstante, No sólo Homero fue el gran aedo, sino que esta tarea 

de recopilar tradición oral lo hicieron poetas y narradores como 

Hesíodo (s. VIII–VII a.C.), autor de Teogonía y Los trabajos y los 

días. Su obra cristaliza en escritura mitos, genealogías divinas y re-

franes campesinos de origen oral. Años después surgió Heródoto 

(s. V a.C.) a quién llamaban el “padre de la historia”, en cuya obra 

incluye no solo relatos históricos, sino también mitos, leyendas y 

tradiciones orales recogidas durante sus viajes por Grecia, Egipto 

y Asia Menor. En ese mismo periodo, aparece el gran Platón (s. 

V–IV a.C.), si bien su campo de estudio fue la filosofía, en su obra 

Diálogos hace una reflexión sobre la oralidad de los poetas rapsó-



23

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

dicos, que a la vez recogió otros textos como los mitos tradiciona-

les. Precisamente es a través de Platón que se conoce la historia 

mítica de La Atlántida en Timeo y Critias. Por tanto, En el mundo 

antiguo, no existían los “folkloristas” como los hay en la moder-

nidad, pero sí hubo escribas, poetas e historiadores que fijaron en 

la escritura los mitos, epopeyas, cantos y proverbios orales de sus 

pueblos.

Ya en la edad media, un texto clave de autor anónimo que circuló 

a partir del año 1280 a 1300 y que se difundió por toda Italia fue 

el II Novellino publicada en lengua vernácula toscana con el título 

original de Le cento novelle antiche (Las cien novelas antiguas) 

cuya primera edición impresa se dio en 1525. El texto recoge tex-

tos orales de una cultura narrativa mixta con gran influencia de la 

tradición oral (anécdotas, refranes, relatos fantásticos y de astucia) 

como también incorpora aportes de fuentes escritas, especialmen-

te de relatos orientales transmitidos que circulaban en los caminos 

y rutas medievales. Estos relatos del Novellino eran narrados por 

la población de manera oral antes de fijarse en prosa escrita; por 

eso la obra es un testimonio valioso para estudiar la transición oral 

de los pueblos europeos. Entre los textos que contiene esta obra 

se encuentran anécdota e historias breves incluido una moraleja, 

cuentos de astucia y engaño, relatos de amor, pasión y engaño, 

relatos sobrenaturales y de miedo, refranes, sentencias populares; 

toda una gama de tradición oral que circulaba en Italia y otros pue-

blos europeos. Muchos estudiosos afirman que el gran Boccacio, 

reutilizó los textos de II Novellino para escribir algunos cuentos de 

El Decamerón (1353). Precisamente, este libro escrito por Gio-

vanni Boccaccio está profundamente ligado a la tradición oral, en 

la que no solo recoge cuentos populares, exemplas y anécdotas 

que circulaban en la Europa medieval, sino que además conserva 

fórmulas, giros y estructuras propias de la oralidad. Las exemplas 

eran relatos breves con una finalidad moral y didáctica usado ge-

neralmente por predicadores para ilustrar discursos o enseñanzas 

a una comunidad de oyentes. Algunos textos claves que contiene 

El Decameron provienen de la fuente oral, entre las más popula-



24

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

res podemos citar: “Cuento de Ser Ciappelletto”, donde un pícaro 

blasfemo y estafador se convierte en “santo” tras su muerte, gracias 

a una confesión falsificada; Cuento de “Andreuccio da Perugia”, 

donde un comerciante ingenuo es engañado en Nápoles, cae en 

un pozo, luego en una tumba y al final logra escapar con un anillo; 

Cuento de “Ghismonda y Guiscardo” que es un relato trágico de 

amor secreto entre noble y plebeyo, descubierta y castigada por 

el padre. Por tanto, el gran Boccacio se nutrió de la fuente oral, 

de los textos que circulaban en la Europa occidental y que venían 

también del oriente; ordenadas, sistematizadas y reformuladas por 

la gran capacidad creativa de su autor.

En las postrimerías del siglo XVII, en Francia surge la figura de 

Charles Perrault (1628-1703) uno de los más grandes escritores 

cuya obra marcó profundamente el crecimiento de la literatura 

infantil. Su obra más influyente: Histoires ou contes du temps pas-

sé, avec des moralités (París, 1697), conocida como Cuentos de 

mamá ganso. Según sus más asiduos críticos, Perrault no “inven-

tó” estos relatos, sino que los recogió (a veces de criadas y nodrizas 

campesinas, a veces de compilaciones previas de tradición popu-

lar) y los fijó en lengua culta francesa, añadiéndoles moralejas en 

verso. La mayoría de los cuentos más famosos de Perrault tienen 

su origen en la tradición oral europea; por ejemplo: “Caperucita 

Roja” (1697) cuya trama relata a una niña vestida de caperuza 

roja va a visitar a su abuela llevando una cesta, en el trayecto se 

encuentra con un lobo astuto, el animal engaña a la niña, llega 

antes a la casa de la abuela, la devora y cuando llega la niña, tam-

bién se la come (esta es la versión tradicional, aunque en la versión 

moderna, llegan los campesinos para salvar a la niña y apalear al 

lobo). Con este cuento, el autor quiso realizar un puente entre la 

tradición oral campesina y la literatura cortesana. La historia pro-

cede de los cuentos populares que circulaban en la tradición oral 

francesa e italiana donde “una niña era devorada por el lobo”. 

Jack Zipes (1993) sostiene que Perrault advierte sobre los peligros 

de la ingenuidad y la desobediencia, mostrando cómo la niña, al 

confiar en el lobo, termina devorada. El cuento se convierte en 



25

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

una alegoría moral sobre la prudencia y los riesgos del exceso de 

confianza; asimismo, analiza cómo Perrault modela el cuento para 

una audiencia cortesana y enfatiza la función moral y social de su 

versión (Perrault “molda” el personaje y la lección para el público 

de la corte).

El mismo procedimiento que hace en “Caperucita roja”, también 

lo realiza en cuentos como “La Cenicienta” que procede de los 

relatos populares existentes en Europa y Asia, de la joven maltra-

tada y reconocida por un objeto (zapato, anillo, vestido). Versiones 

orales existen en Asia y Europa donde el autor adapta al gusto 

cortesano, añadiendo elementos de magia (hada madrina, carruaje 

de calabaza, etc.). “La Bella Durmiente del bosque” (La Belle au 

bois dormant), cuento que circulaba en tradición oral y también 

en colecciones italianas como Lo cunto de li cunti de Giambattis-

ta Basile (1634–1636), el “sueño largo” y el “beso del príncipe” 

aparecen en múltiples variantes. “Pulgarcito” (Le Petit Poucet) es 

un cuento europeo de niños abandonados por sus padres y en-

frentados a ogros o gigantes que ya era narrada por varios pobla-

dores de la Europa del renacimiento y del siglo XVI. En suma, la 

tradición oral fue la fuente viva que recreó Perrault y con su gran 

capacidad creadora adaptó, refinó estos textos populares para la 

gran corte y la nobleza francesa.

2.1.2. Del romanticismo europeo a los trabajos de campo

A inicios del siglo XIX, en Alemania, surgen los hermanos Grimm 

(Jacob y Wilhelm) publicando el famoso libro: Kinder- und Haus-

märchen (Cuentos de la infancia y del hogar). Es un extraordina-

rio libro al que se denominó “cuentos de hadas alemán de tradi-

ción oral”, recopilado por los hermanos Grimm, Jacob y Wilhelm, 

cuyo primer volumen se publicó en Berlín en 1812 y el segundo 

volumen en 1815. Los Grimm publicaron siete ediciones del libro, 

siempre en dos volúmenes y con varias modificaciones, la última 

se publicó en 1857 en Göttingen, en la que se reúne 211 cuentos. 

A esta colección también se le conoce comúnmente como “Cuen-



26

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

tos de hadas de los hermanos Grimm”. La actitud fundamental 

de estos dos hermanos fue recolectar los cuentos populares de 

tradición oral de Alemania, su tierra natal para fijarlos en la escri-

tura. Así quedaron marcados cuentos como: “Hansel y Gretel”, 

“Blanca nieves y los siete enanitos”, “El lobo y los siete cabritillos”, 

“Los músicos de Bremen”, entre otros. La actitud de los hermanos 

Grimm fue un acto moral con su pueblo que permitió que los rela-

tos que solo circulaban de forma local o familiar no se perdieran. 

Su trabajo de etnógrafo es reconocible; pero a la vez, su intensión 

estética literaria; los textos orales fueron enriquecidos, recreados 

por la capacidad creativa de los autores; textos con intencionalidad 

estética cuya finalidad fue otorgar a la comunidad de lectores tenga 

un texto que narre una historia imperecedera. Asimismo, no solo 

recopilaron material folclórico, sino que también moldearon lo que 

hoy entendemos por cuento de hadas literario, influyendo en ge-

neraciones de narradores y en el nacimiento de la idea misma de 

“cuento para niños”.

Más adelante, John Francis Campbell (1821–1885) trabajó en este 

campo con mayor conciencia de una investigación etnográfica, 

hizo la recopilación sistemática de cuentos de tradición oral de las 

tierras altas de Escocia. Publicó su libro Popular Tales of the West 

Highlands en dos periodos (1860 – 1862). Su obra comprende 

cuatro volúmenes que contienen alrededor de 115 cuentos, en-

tre ellos variantes célticas de motivos universales (héroes encan-

tados, animales parlantes, pruebas mágicas, relatos etiológicos, 

entre otros). Campbell viajó por las Highlands y las islas Hébridas, 

donde recogió directamente los relatos de boca de campesinos y 

hablantes de lengua nativa escocés. muchos textos los transcribió 

en gaélico original y luego los tradujo al inglés, preservando el va-

lor lingüístico y cultural de la narración. Luego buscó salvar de la 

desaparición un repertorio oral amenazado por la modernización 

y la pérdida de las lenguas celtas, haciendo el trabajo de lingüista 

y etnógrafo. El folclorista J. Rankin (1990) sostiene que “Camp-

bell’s Popular Tales of the West Highlands represents one of the 

most important collections of Gaelic oral narratives ever made, 



27

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

preserving for posterity a treasury of myth and legend that might 

otherwise have been lost.” (p.45). Entres los más famosos textos 

orales que recopiló Campbell podemos citar a: “El dragón y el 

héroe” en el que, Conall Gulban, el héroe, lucha contra gigantes 

y seres sobrenaturales para rescatar a princesas raptadas.  “Los 

hermanos rescatadores”, donde un padre pacta con una sirena a 

cambio de bonanza; el hijo nacido de ese pacto es exigido por la 

criatura. El joven crece y debe enfrentarse al destino, pero logra 

vencer a la doncella marina gracias a ayudas mágicas. “El animal 

esposo”, en la que una princesa se casa con un animal que es el 

cuervo encantado, que en realidad es un príncipe poseído así bajo 

maldición, tras pruebas y separaciones, logra redimirlo y devol-

verlo a su forma humana; este texto se emparenta con el famoso 

cuento “La bella y la bestia” de Gabrielle-Suzanne Barbot de Ville-

neuve (1740).

Por otra parte, es importante mencionar a otros autores que re-

copilaron tradición oral en el siglo XIX, entre los más importantes 

podemos citar a: Elias Lönnrot (Finlandia) quien fuera un médico 

y filólogo que recorrió aldeas recogiendo cantos populares y tra-

diciones; compuso el Kalevala (1835, versión ampliada en 1849), 

considerado la epopeya nacional finlandesa. Peter Christen Asb-

jørnsen y Jørgen Moe (Noruega). Publicaron Norske Folkeeventyr 

(Cuentos populares noruegos, 1841–1844), recogidos de campe-

sinos noruegos, ellos se internaban en comunidades rurales para 

escuchar narraciones de primera mano, luego estos textos fueron 

redactados y publicado en la lengua noruega. Alexander Afanásiev 

(Rusia). Recogió más de 600 cuentos populares rusos en Narodn-

ye russkie skazki (Cuentos populares rusos, 1855–1867). Para él, 

su inspiración fue los hermanos Grimm, viajó mucho y utilizó in-

formantes campesinos. Antonio Machado y Álvarez, (España) fue 

el pionero de los estudios folclóricos españoles, especialmente de 

las comunidades andaluzas. Publicó la Colección de cantes flamen-

cos (1881) y Cuentos, adivinanzas y refranes populares andaluces 

(1883). 



28

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

2.1.3. El siglo XX: Los estudios contemporáneos

En el siglo XX, surgen grandes investigadores en el mundo donde 

incorporan renovadas metodologías para recopilar tradición oral 

desde distintos enfoques: antropológicos, filológicos, etnológicos, 

sociológicos y literarios. la tradición oral deja de ser vista solo 

como “literatura popular” y empieza a estudiarse con metodolo-

gías desde el campo etnográfico y antropológico; en este perio-

do, los investigadores pasan largas temporadas en comunidades 

recogiendo, transcribiendo y analizando relatos, cantos, mitos y 

rituales. En todo caso, se cambia la estrategia investigativa; del co-

leccionismo romántico hacia la investigación científica, etnográfica 

y performativa. Perrault, Grimm, Campbell, buscaban preservar la 

“voz del pueblo” antes de que desapareciera producto de la mo-

dernización; por tanto, la tradición oral se veía como “resto del 

espíritu nacional” (Volksgeist); es decir, se transcribían cuentos, 

canciones y leyendas, pero muchas adaptándolas o “literaturizán-

dolas”; el recopilador recogía la fuente oral, pero no tomaba en 

cuenta al informante o narrador oral, muchas veces era ignorado 

y la autoría pasaba a ser del recopilador quien con su ingenio y 

creatividad lo “adaptaba” a su gusto; este trabajo es “literaturizar” 

porque se recoge el texto y es adaptado por el “literato” y existía 

poco interés en el contexto social y performativo. Lo que impor-

taba era transportar el texto oral al escrito con la intervención 

casi decisiva del recopilador. Por tanto, el interés por la tradición 

oral estaba marcada por el coleccionismo, vinculado al surgimien-

to de los nacionalismos europeos y a la búsqueda del espíritu del 

pueblo (Volksgeist). Los grandes autores del siglo XIX ( Los her-

manos Grimm en Alemania, John Francis Campbell en Escocia o 

Alexander Afanasiev en Rusia) recopilaron cuentos, mitos, leyen-

das y canciones con el propósito de preservarlos como “tesoros 

literarios de la identidad nacional”. Su método era narrativo, se 

centraba en la transcripción textual en la que recogían los relatos 

orales, pero los adaptaban a la lengua escrita; esta versión era casi 

en su gran mayoría estilizada, donde los vaçíos eran llenados por 

el ingenio del narrador, o normalizadas a las versiones con un pro-



29

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

pósito de hacerlas accesibles a un público culto. En este contexto, 

lo esencial era el texto como producto final, la voz de los propios 

informantes se ignoraba y casi no se tomaba en cuenta.

En el siglo XX surge la investigación científica, etnográfica y per-

formativa con un criterio mucho más metido en el trabajo de cam-

po y sistemático. Los investigadores se inclinan más por un estudio 

analítico, in situ; Los etnógrafos son los teóricos de la oralidad y 

hacen trabajo de campo prolongado con inmersión en las comu-

nidades rurales, usando las grabadoras fonográficas y la bitácora 

de notas. Se da mayor atención al contexto social, a la función, el 

estilo y la performance del relato oral. Aquí surgen las teorías ana-

líticas y se discute el significado del conflicto entre Oralidad y escri-

tura, la estructura narrativa del texto y las formulas de recopilación 

del texto oral. Asimismo, se tiene un respeto por la lengua original 

y las traducciones más literales. Por tanto, el relato oral alcanza 

mayores dimensiones de análisis; no solamente es el literario, la 

trama narrativa y la existencia de una historia; sino se analiza des-

de el contexto antropológico, etnográfico, filológico, alcanzando 

aportes para las ciencias sociales.

Franz Boas (1858–1942) en América del Nortees uno de los pio-

neros de esta corriente que inaugura el trabajo de campo prolon-

gado; su trabajo consiste en registrar mitos y narraciones indígenas 

de los pueblos salish y kwakiutl, entre los pueblos Inuit de Baffin 

(1883–1884) y sobre todo entre los kwakiutl (Kwakwaka’wakw) 

de la costa noroeste de Canadá. Se instaló en las comunidades, 

aprendió su idioma y recopiló directamente los relatos en su versión 

original, algo inusual para su época. En sus obras: Central Eskimo 

(1888), Kwakiutl Texts (1897, con George Hunt). Folk-Tales of 

the Salishan and Sahaptin Tribes (1917). presenta no solo traduc-

ciones de los textos orales orales recogidos; sino también versio-

nes bilingües (lengua indígena–inglés), respetando las estructuras 

narrativas originales. Esta forma de trabajo no se había registrado 

antes en los estudiosos sobre tradición oral, siendo el pionero en 

esta disciplina. Él sostenía que “Mythology in its forms and con-

tents is as much a part of the life of the people as their social orga-



30

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

nization or their material culture. It cannot be understood unless it 

is considered in connection with the whole of the culture.” Quiere 

decir que la mitología, en sus formas y contenidos, forma parte de 

la vida de un pueblo tanto como su organización social o su cultura 

material. No puede comprenderse a menos que se considere en 

conexión con la cultura en su conjunto. (Boas, 1914, p. 13). Con-

sideramos el aporte fundamental de Boas a los estudios de tradi-

ción oral fue establecer una metodología científica de recopilación 

y análisis de los textos orales, entendidos no solo como “cuentos 

populares”, sino como expresiones de la cosmovisión social de los 

pueblos, su lengua y su organización. Asimismo, cambio de enfo-

que, rompiendo la visión evolucionista y eurocéntrica del siglo XIX 

que veía a los mitos como “supervivencias primitivas”; defendió el 

principio de relativismo cultural, mostrando que cada tradición oral 

debe entenderse en el marco de la cultura que la produce y conci-

bió a la tradición oral como fuente legítima de conocimiento, como 

parte de la ciencia y no como literatura “menor” frente a lo escrito. 

Su énfasis en la exactitud lingüística y el contexto social sentó las 

bases de la antropología moderna y de los estudios etnográficos de 

la oralidad. 

Milman Parry (1902–1935) es otro de los pioneros de los estudios 

modernos de tradición oral, su trabajo marca un antes y un des-

pués en los estudios sobre oralidad y literatura. Su aporte central 

fue demostrar que la poesía épica oral no era una forma “imperfec-

ta” de literatura, sino un sistema estético y compositivo autónomo, 

con sus propias reglas y técnicas. Viajó a Yuguslavia entre 1928 y 

1935 viajó para estudiar a los bardos serbo-croatas (guslari), quienes 

componían y recitaban largas epopeyas acompañados de la gusla, 

encontró la correspondencia entre poesía y música por la que des-

cubrió que estos poetas populares utilizaban fórmulas, expresiones 

repetitivas, rítmicas y con valor métrico que servían como bloques 

de construcción para improvisar narraciones extensas, bajo esta 

fórmula, Parry concluyó que los poemas homéricos no eran de un 

único autor genio, sino eran producto de una tradición oral-formu-

laria que venía de una tradición histórica del pueblo, en el fondo, 



31

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

era un sistema poético autónomo con reglas propias. 

Albert Lord, discípulo de Parry, continuó con el trabajo tras la muer-

te prematura de su maestro. Publicó The Singer of Tales (1960), 

obra fundamental que desarrolla la teoría de la composición oral. 

Lord demostró desarrolló trabajos de grabaciones y análisis de 

cantores balcánicos y a partir de estos trabajos, demostró que el 

narrador oral no memoriza palabra por palabra, sino que recrea la 

historia en cada interpretación, combinando temas y fórmulas de 

manera flexible. A este trabajo lo denomina “acto performativo, 

irrepetible y situado en un contexto social específico”.

Ruth Finnegan (1933–) es otra de las figuras fundamentales en las 

investigaciones sobre la tradición oral en el siglo XX, especialmen-

te por su aporte metodológico y teórico. En su clásica obra Oral 

Literature in Africa (1970; reed. 2012), Finnegan mostró que la 

oralidad de África no es una “fase primitiva” de la literatura, sino 

una “tradición estética compleja y diversa”. Amplió el corpus de 

estudio de la tradición oral, desde cuentos, epopeyas, proverbios, 

mitos, adivinanzas, cantos y rituales, analizando sus funciones so-

ciales, políticas y religiosas. Finnegan es otro innovador en sus 

propuestas teóricas; rompió con la visión eurocéntrica que oponía 

oralidad y escritura, explicaba que la oralidad no desaparece con la 

llegada de la escritura, sino que convive e interactúa con ella, gene-

rando formas híbridas (ej. performances orales que luego circulan 

en prensa o grabaciones). Propuso que la tradición oral no debe 

analizarse solo por los textos, sino por el acto de narrar; se debe 

comprender la interacción que existe entre narrador y audiencia, 

los gestos, el ritmo, la música y el entorno cultural del informan-

te; con ello, aportó al enfoque performativo, que conecta con las 

ideas de Parry y Lord. Su obra abrió el campo de los estudios de 

oralidad en muchas universidades extranjeras y sigue siendo refe-

rencia obligatoria en antropología, literatura comparada y estudios 

folclóricos.

Antonio Machado Álvarez “Demófilo” (1848–1893), padre del 

gran poeta español Antonio Machado, es el pionero en el estu-



32

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

dio del cancionero popular y cuentos españoles. Fue uno de los 

primeros en sistematizar el estudio del folklore en España como 

disciplina científica, inspirado por el movimiento europeo de los 

estudios folclóricos (folk studies). Publicó dos obras fundamentales: 

Colección de cantes flamencos (1881) y Biblioteca de las Tradi-

ciones Populares Españolas (1884–1886). Promovió la creación 

de la Biblioteca de las Tradiciones Populares Españolas y fundó la 

Sociedad del Folk-Lore Andaluz (1881). Su aporte a los estudios de 

la tradición oral radica en que rescató de la tradición oral andaluza, 

en el que recogió coplas, romances, cuentos, refranes y cantares 

populares. Como estrategia metodológica planteó la defensa de la 

recopilación fiel, sin alterar el estilo popular, contraviniendo con 

la tendencia del siglo XIX a “literaturizar” los materiales; también 

planteó la legitimiación del flamenco y la oralidad, por lo que su 

colección de cantos flamencos es considerada la primera antolo-

gía sistemática del cante jondo, con valor literario y antropológico; 

esta acción elevó el flamenco y la poesía popular oral a la categoría 

de patrimonio cultural.

Vladimir Propp (1895–1970, Rusia), estudioso de la literatura, aun-

que no fue etnógrafo de campo; sin embargo, estableció un método 

de análisis estructural de cuentos recogidos en comunidades cam-

pesinas rusas. Su obra fundamental: Morfología del cuento (1928) 

ya es un clásico donde analiza más de 100 cuentos folclóricos de 

Rusia. Descubrió que los cuentos comparten una estructura interna 

común más allá de la diversidad superficial. Identificó 31 funciones 

(acciones recurrentes) que se repiten en un orden relativamente fijo: 

prohibición, transgresión, envío del héroe, ayuda mágica, enfren-

tamiento, recompensa, entre otros. Estableció 7 esferas de acción 

o roles (héroe, villano, donante, auxiliar, princesa (o ser buscado), 

rey (o autoridad), y falso héroe); con esta propuesta, mostró que 

lo esencial no es el personaje individual, sino la función narrativa 

que el personaje cumple. Su método demostró que los cuentos de 

tradición oral no son caóticos ni meramente acumulativos, sino 

que obedecen a una gramática narrativa. Propp argumentaba. “Si 

despojamos a los cuentos de sus elementos particulares, descu-

briremos en todos ellos una estructura idéntica que constituye la 



33

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

base de su composición.” (Propp, 1971, p.23). En síntesis, Propp 

pretende demostrar que los cuentos de tradición oral poseen una 

estructura narrativa universal, basada en funciones y roles, lo que 

permitió pasar de la recopilación descriptiva a un análisis científico 

de la forma narrativa.

A estos autores, agregaríamos valiosos estudiosos, aunque no se 

han dedicado propiamente de la tradición oral, su obra roza con 

muchos aspectos de la oralidad, como Tzvetan Todorov (1937 

-2017) quién en su libro Introducción a la literatura fantástica (1970) 

analiza cómo se estructuran los relatos fantásticos, no obstante, en 

que se centra en la literatura escrita, sus categorías narratológicas 

también sirven para entender relatos orales maravillosos, mitos y 

leyendas. Todorov no escribió una obra específica sobre tradición 

oral, pero sí estableció reflexiones que se pueden aplicar a ella, 

sobre todo, respecto a la función ética de los relatos, la memoria 

cultural y la relación entre tradición y modernidad.

Entre los más contemporáneos y recientes estudiosos de la tradi-

ción oral podemos citar a:

Juwen Zhang (1961), uno de los nombres más destacados inves-

tigadores modernos del continente asiático, es académico chino, 

radicado en Estados Unidos. Su obra Oral Traditions in Contem-

porary China: Healing a Nation (2021) analiza cómo los relatos 

orales funcionan como mecanismos de sanación y reconstrucción 

cultural en un país atravesado por procesos de modernización y 

traumas histórico, asimismo se dedica al estudio de los cuentos 

populares chinos, otorgándoles un lugar central en la identidad 

cultural. 

Pertti J. Anttonen (n. 1953, Finlandia), especialista en folclore 

y tradición. Ha publicado los libros Tradition through Moderni-

ty: Postmodernism and the Nation-State in Folklore Scholarship 

(Helsinki: Finnish Literature Society, 2005) y Oral Tradition and 

Book Culture (ed., Helsinki: Finnish Literature Society, 2018). Sus 

aportes giran en torno a la relación entre la tradición oral y la mo-

dernidad, y cómo la construcción del Estado-nación incide en la 



34

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

configuración de las prácticas culturales. 

Raymond F. Person, Jr. (n. 1957, EE. UU.) En su libro From Con-

versation to Oral Tradition: A Simplest Systematics for Oral Tra-

ditions (New York: Routledge, 2016), propone un enfoque siste-

mático que muestra cómo las estructuras del habla cotidiana de las 

personas dan forma a las narraciones orales y a la memoria cul-

tural. Ha desarrollado un enfoque innovador al vincular el análisis 

conversacional con la formación de las tradiciones orales. 

John Miles Foley (1947–2012, EE. UU.) es otro de los grandes 

teóricos de la oralidad literaria contemporánea. En sus obras The 

Theory of Oral Composition: History and Methodology (Blooming-

ton: Indiana University Press, 1988) y How to Read an Oral Poem 

(Urbana: University of Illinois Press, 2002) plantea que las tradi-

ciones orales funcionan con un sistema de fórmulas y patrones 

propios, distintos de la literatura escrita. En el continente africano, 

Kwesi Yankah (n. 1949, Ghana), es autor de Speaking for the 

Chief: Okyeame and the Politics of Akan Royal Oratory (Bloomin-

gton: Indiana University Press, 1995), un libro que ha tenido reper-

cusión más allá del continente africano. Sus treflexiones giran en 

torno a los proverbios y retórica tradicional africana, han mostrado 

cómo la tradición oral sigue siendo una fuerza vital en la construc-

ción de ciudadanía y en la educación comunitaria. Toda esta gama 

de investigadores no sólo se queda en Europa y Asia, sino su reper-

cusión en América central y Latinoamérica. 



35

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

2.2. Los estudios de tradición oral en latinoamérica

2.2.1. Proceso de colonización y resistencia cultural

Latinoamérica ha sido considerado el territorio “virgen” en los es-

tudios sobre tradición oral por los estudiosos europeos que han 

puesto sus ojos a partir de la colonización. Como sabemos, La 

conquista de México (1519) y Perú (1532) por los españoles pro-

dujo un quiebre cultural y más que una conquista, fue una invasión 

de la cultura del conquistador sobre la cultura del conquistado. Así, 

los españoles, una vez tomado el control del imperio Azteca e Inca, 

establecieron mecanismos de control político, económico, social y 

cultural. Cuatro aspectos claves se determinaron para tener el do-

minio completo de las poblaciones latinoamericanas. Imposición 

política del Virreinato como forma de gobierno, que fue una copia, 

aunque más pequeña, del control político que se hacía en España 

por los reyes católicos. Imposición de la lengua española oficial en 

el territorio como habla oficial en desmedro de las lenguas aborí-

genes. El quechua, el aimara, el náhuat y otras lenguas aborígenes 

solo eran utilizadas en el marco familiar. Imposición de la religión 

católica como única religión de la colonia, en desmedro de las reli-

giones nativas, para el cual se obligó a las poblaciones aborígenes 

a adoptar la nueva religión católica en la que utilizaron a los curas 

doctrineros para este proceso de evangelización donde se valieron 

de muchos recursos didácticos como las catequesis o textos religio-

sos de instrucción. Y el establecimiento de la mita como sistema de 

trabajo obligado de los nativos para el estado que trajo consecuen-

cias catastróficas para la disminución de la población indígena, cu-

yos nativos murieron en gran cantidad en los trabajos de las minas, 

los obrajes y las enfermedades. No olvidemos que las estadísticas 

que se calculan en el Perú de la población indígena es que de 1932, 

fecha en que llegaron los españoles a 1630. La población aborigen 

disminuyó en casi cien años de doce millones de habitantes que 

comprendía el imperio incaico a un millón y medio.



36

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Con la imposición de la cultura española en las colonias, la educa-

ción estaba dirigida hacia los españoles e hijos de españoles y, en 

cierto número muy reducido a los hijos de los curacas indígenas, 

como una forma de congraciarse con ellos para evitar los levan-

tamientos y resistencia a la autoridad. Uno de los grandes actos 

lesivos que hizo los españoles contra las poblaciones indígenas 

fue el proceso de extirpación de idolatrías. Fue una política imple-

mentada por la Iglesia católica, apoyada por la Corona española, 

durante los siglos XVI y XVII en los virreinatos de Perú, México y 

otras regiones latinoamericanas. Su principal finalidad era eliminar 

las prácticas religiosas indígenas consideradas “paganas” e “idó-

latras” y sustituirlas por la fe católica. En el Perú, se implementó 

a partir de 1609, con la creación del “Tribunal de Extirpación de 

Idolatrías”, en la que encargaron a obispos como Francisco de 

Ávila que en Huarochirí documentaron y destruyeron cultos andi-

nos. En México, desde el siglo XVI, frailes franciscanos, dominicos 

y agustinos impulsaron campañas similares, un claro ejemplo es 

la acción del arzobispo Juan de Zumárraga quién ordenó destruir 

templos y códices, y sancionar a quienes practicaban ritos indí-

genas. Fue un proceso de violencia cultural para eliminar siste-

máticamente todos los templos de adoración del antiguo imperio 

incaico y azteca. Esta acción mermó considerablemente la conser-

vación de la tradición oral de los pueblos aborígenes; se perdieron 

grandes historias, relatos, canciones, danzas, formas teatrales y 

muchas manifestaciones literarias; esta práctica consistía en que 

se hacían las famosas “visitas eclesiásticas”, donde sacerdotes o 

“visitadores” recorrían los pueblos para identificar templos, ídolos, 

huacas, entierros y fiestas y planificar su destrucción; entonces se 

derribaban templos indígenas, se quemaban momias, ídolos, ob-

jetos rituales, tejidos y quipus considerados como “fetiches”. La 

población indígena no podía hacer sus representaciones rituales, 

se prohibieron cantos, oraciones, danzas, mitos y ceremonias in-

dígenas ligadas a los dioses prehispánicos. Se implementó las ca-

tequesis forzadas en la que se imponían rezos y cantos católicos; 

los curas doctrineros se ingeniaban para publicar dichos cantos en 



37

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

quechua y divulgar las oraciones cristianas en la lengua de los nati-

vos para reemplazar las tradiciones orales locales y, aquellos que se 

resistían, eran víctimas de procesos judiciales, a los indígenas se les 

acusaba de cultos paganos a la “idolatría” eran sometidos a juicios 

e incluso castigos ejemplares (azotes, cárcel, exilio). En síntesis, 

este proceso de extirpación de idolatrías, no solo fue una acción 

religiosa, sino también política y cultural. Los ideólogos españoles 

buscaban debilitar la cohesión de las comunidades indígenas, que 

se sostenían en mitos, cantos y rituales colectivos para imponer su 

cultura. Se intentaba homogeneizar la memoria y la identidad bajo 

el catolicismo y la lengua castellana. 

Sin embargo, frente a la agresión cultural de los invasores, el pue-

blo indígena tuvo su propia respuesta: La resistencia cultural. La 

acción de resistir a las agresiones y utilizar mecanismos de protec-

ción. Gracias a que las culturas prehispánicas no desarrollan la es-

critura fonética, conservaban su tradición a través de una memoria 

prodigiosa, una memoria colectiva que perduraba de generación 

en generación y así, bajo ese esquema de conservación, se han 

logrado registrar extraordinarios textos orales que vienen desde 

los tiempos incaicos, aztecas, mapuches, entre otros. Hay que re-

cordar que hubo levantamientos armados ligados la defensa de la 

cultura ancestral, como la de Juan Santos Atahualpa en la selva 

central del Perú (1742 -1756) que trató de restaurar el imperio 

incaico y expulsar a los colonizadores. Frente a la violencia desa-

tada por los españoles, la represión de las comunidades andinas; 

éstas optaron por desarrollar una resistencia oculta; para ello, sus 

líderes ordenaron esconder ídolos, mantener cantos y ritos en se-

creto, desarrollar la memoria colectiva del pueblo y transmitir esos 

saberes en comunidades más reducidas como la familia, cofradías 

y hermandades. En este periodo es que se afianza más el sincre-

tismo religioso; como los españoles prohibieron a los indígenas 

festejar sus fiestas, realizar cantos y representaciones teatrales; se 

las ingeniaron para adoptar en parte el culto a los santos y pa-

trones cristianos, en lugar de desaparecer, varios dioses, mitos y 

fiestas indígenas se mezclaron con símbolos católicos. En México, 



38

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

el fervor por la Virgen de Guadalupe fue leída como continuidad 

de Tonantzin, diosa madre azteca. En el Perú, las fiestas del sol o 

de la cosecha se reconfiguraron bajo santos cristianos como el Inti 

Raymi bajo San Juan.

El sincretismo fue una forma de resistencia cultural encubierta, se 

aceptaba lo católico en apariencia, pero se mantenía lo indígena 

en el fondo.

Una forma de resistencia cultural que adoptaron los indígenas fue 

preservar la oralidad como forma de comunicación y memoria. Al 

prohibirse los rituales públicos, la oralidad se convirtió en el me-

canismo de conservación y refugio principal de los textos orales. 

Los mitos, canciones y relatos pasaron a circular en la intimidad 

de los ayllus, parcialidades y comunidades. Por tanto, se afianzó 

la memoria colectiva del pueblo que, como una obligación moral, 

sus pobladores conservaron los textos orales que hoy llamamos 

tradición oral. Esta transmisión clandestina garantizó que hoy en 

día, después de quinientos años, todavía tengamos mitos vivos en 

quechua, aimara, náhuatl, maya, guaraní, mapuche, entre otros. 

Aunque la mayor parte de la memoria se mantuvo oral, en algunos 

casos se usaron la escritura alfabética impuesta por los españoles 

para guardar tradiciones indígenas. Dos ejemplos claros de resis-

tencia cultural. En México se recogió el Códice Florentino (trabajo 

de Sahagún con informantes nahuas) y en Perú el Manuscrito de 

Huarochirí (1608), donde un clérigo extirpador Francisco de Ávila, 

recogió mitos andinos gracias a testimonios quechuas.

2.2.2. Enfoque de los investigadores latinoamericanos 
sobre tradición oral

Los estudios sobre la tradición oral en Latinoamérica han tratado 

de marcar diferencias respecto a lo actuado de investigadores eu-

ropeos; ellos privilegiaron su trabajo a partir de un cruce particular 

entre antropología, etnografía, folclore, literatura y memoria his-

tórica. A diferencia de Europa —donde la investigación inicial se 



39

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

concentró en la recopilación de cuentos populares como reliquias 

del pasado (H. Grimm, V. Propp, etc.) o en la búsqueda de raíces 

nacionales (Campbell, Boas) —, en América Latina la tradición 

oral ha sido estudiada como una fuente viva de identidad, resis-

tencia cultural y memoria histórica. No sólo se trataba se trataba 

de registrar los textos históricos o crear una conciencia nacional 

a partir de los textos; sino se pretendía establecer puentes entre 

ciencias sociales afines. 

Uno de los puntos clave que plantearon fue la relación entre ora-

lidad y mestizaje cultural; autores como Fernando Ortiz (Cuba) o 

Ricardo Palma (Perú) observaron cómo la tradición oral recogía el 

encuentro y el conflicto entre culturas indígenas, africanas y euro-

peas. La oralidad es vista como resultado de la transculturación, 

del choque entre la cultura española y la indígena y no solo como 

herencia “pura”. Oralidad como resistencia y memoria: Escritores 

como José María Arguedas o Rodolfo Kusch defendieron teorías 

en la que proponían que la oralidad indígena mantiene cosmovi-

siones alternativas frente a los discursos oficiales. En este sentido, 

la tradición oral no sólo se entiende solo “recuerdos del pasado” 

o válidos solo para el folclore; sino como la memoria colectiva de 

un pueblo que resiste a la colonización cultural; quiere decir que 

si las ideas coloniales y de poder persisten en este tiempo a pe-

sar que los españoles fueron expulsados hace cerca de doscientos 

años, sus formas de opresión persisten, por tanto, la tradición oral 

es un instrumento, un arma cultural para resistir estas formas de 

dominación y mantener viva la memoria de un pueblo para crear 

identidad cultural en sus pobladores.

Otro aspecto con la que tienen que batallar los investigadores lati-

noamericanos es con la lengua y la traducción. En América Latina, 

los estudios enfrentan el reto de trabajar con lenguas originarias; 

quiere decir que para el proceso de recojo de información sobre 

tradición oral tienen que hacerlo en el idioma del informante (que-

chua, aimara, guaraní, náhuatl, maya, lenguas afrodescendientes). 

Esto implica procesos de traducción intercultural que son distintos 

a los europeos, donde los recopiladores y el público compartían 

un mismo idioma.



40

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Los estudiosos proponen estudiar el fenómeno entendiendo la di-

mensión ritual y performativa. La tradición oral en Latinoamérica 

está fuertemente vinculada a la música, la danza y el rito (fiestas 

religiosas andinas, cantos afrocubanos, mitos amazónicos, repre-

sentaciones festivas como “La muerte del Inca Atahualpa en Car-

huamayo - Junín). Esto ha exigido a los estudiosos a usar meto-

dologías que integran lo performativo y lo comunitario, no solo el 

texto narrativo. 

Finalmente, la inclinación de los estudiosos ha ido por el campo 

sociopolítico; quiere decir que, mientras en Europa el folclore se 

utilizó en la construcción de naciones románticas (Alemania, Fin-

landia), en América Latina los estudios migraron hacia una lectura 

política y social: Hay una fuerte carga política para cuestionar sus 

sistemas de colonización; visibilizar los pueblos marginados, cues-

tionar el monopolio de la “ciudad letrada” (Ángel Rama) y articular 

proyectos de identidad nacional pluricultural. Varios investigadores 

cuestionan la vigencia de la colonialidad de los pueblos america-

nos; para éstos, sigue existiendo una nueva forma de colonialismo 

contra los pueblos subordinados (poscolonialidad); por tanto, ubi-

cándose en la frontera de teorías decoloniales, se critica esta pos-

tura poscolonial (Aníbal Quijano, Walter Mignolo, Hillary Clinton), 

incluso surgen nuevas teorías decoloniales como la intersecciona-

lidad propuesta realizada por Kimberlé Crenshaw.

2.2.3. Los principales investigadores

Fernando Ortiz (1881 – 1939) fue un escritor, antropólogo y ju-

rista cubano, uno de los primeros intelectuales en tomar en cuenta 

en sus investigaciones las expresiones religiosas, musicales y na-

rrativas de origen africano en Cuba que, para él, formaba parte 

legítima de la cultura nacional. Lo hizo en un contexto donde lo 

“afro” era marginado o visto como superstición. Vivió en un pe-

riodo en que la cultura oficial de Cuba tenía privilegio por la he-

rencia europea y despreciaba lo africano y lo indígena. Frente a 



41

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

esta actitud discriminatoria, Ortiz cambió esa mirada: colocó en 

el centro del análisis la raíz afrodescendiente y estudió las expre-

siones populares, orales y musicales. Interpretó los mitos, cantos, 

rezos, refranes y proverbios transmitidos en las comunidades ne-

gras; para él no solo eran “supersticiones”, sino formas de cono-

cimiento. Fue uno de os pioneros en introducir el concepto de 

transculturación (1940) en la que explicaba que la tradición oral 

era un espacio donde se mezclaban, resistían y creaban nuevas 

culturas. Puso como ejemplo, cómo los cantos yorubas se fusiona-

ban con el castellano y la religiosidad católica. Con esta práctica, 

en realidad, Ortiz estaba realizando una investigación etnográfi-

ca pura, de las más innovadoras para su tiempo, él escuchaba y 

transcribía directamente las voces de santeros, rumberos, abakuá y 

campesinos, mucho antes de que la antropología latinoamericana 

buscaba consolidar sus métodos para recoger tradición oral. Uno 

de sus libros claves fue: Los negros brujos: apuntes para un estudio 

de etnología criminal (1906) donde recopila mitos, rezos y relatos 

orales afrodescendientes y su inclinación por recoger material reli-

gioso de la cultura cubana prehispánica. Ortiz no solo se queda en 

el trabajo de recoger relatos orales, sino amplía su investigación 

para recoger cantos, danzas, sentencias, refranes e instrumentos 

de las poblaciones nativas en libros como: Los bailes y el teatro de 

los negros en el folklore de Cuba (1928), La africanía de la música 

folklórica de Cuba (1937), Los instrumentos de la música afrocu-

bana (1951–1955, 5 volúmenes), entre otros. Ortiz sostenía: “La 

cultura cubana no es obra de una sola raza ni de un solo pueblo; 

es el resultado de un proceso de transculturación en el que la tradi-

ción oral ha sido el gran vehículo de transmisión y transformación 

de lo africano, lo indígena y lo hispánico (Ortiz, 1940, p.96). En 

síntesis, Fernando Ortiz fue uno de los iniciadores en legitimar la 

tradición oral en Latinoamérica como objeto de estudio científico 

y como patrimonio cultural. Sus estudios trascendieron el folclo-

re y mostró que en la oralidad afrodescendiente se conservaban 

memorias, cosmovisiones y prácticas sociales fundamentales para 

comprender la identidad latinoamericana.



42

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Antonio Cándido (Brasil, 1918–2017). Considerado como uno de 

los mayores teóricos de la literatura latinoamericana. Fue profesor, 

ensayista, crítico literario y sociólogo. Su obra abarca el análisis 

literario, la sociología de la cultura y la historia literaria brasileña. 

Aunque no dedicó gran parte de su obra al estudio de la tradición 

oral; sin embargo, planteó ideas claves para su entendimiento. 

Sus planteamientos teóricos fueron fundamentales para legitimar 

la oralidad como parte del sistema literario brasileño y latinoameri-

cano. Plantea que la literatura es universal, no se limita a lo escri-

to, incluye las formas orales que la población divulga como parte 

del patrimonio cultural y defiende su importancia en la formación 

del sujeto y la colectividad. Reconoce que la tradición oral (mitos, 

leyendas y canciones) fueron decisivos en la formación cultural de 

Brasil. Sostiene que la literatura (oral o escrita) es un derecho del 

hombre, porque satisface necesidades simbólicas fundamentales. 

Resalta la tradición oral como literatura plena, viva, directa y no 

como forma “inferior” de la escrita. Algo fundamental que rescatar 

en su pensamiento es su prédica cuando afirma que la tradición 

oral tiene la misma dignidad que la literatura canónica. Existe una 

articulación entre lo culto y lo popular; por tanto, No hay una rup-

tura, sino un diálogo constante entre lo que nace de la oralidad y lo 

que cristaliza en lo escrito. En uno de sus textos sostiene: “A litera-

tura existe em todas as sociedades e, mesmo onde não há escrita, 

existem mitos, contos, cantos e lendas. Isto significa que a tradição 

oral é também literatura, e dela participa todo ser humano como 

um direito inalienável.” (cándido, 1988, p.187) quiere decir que 

La literatura existe en todas las sociedades, e incluso donde no hay 

escritura, hay mitos, cuentos, canciones y leyendas. Esto significa 

que la tradición oral también es literatura, y todo ser humano par-

ticipa en ella como un derecho inalienable. Considero como uno 

de los aportes fundamentales de Cándido es elevar la tradición oral 

al mismo nivel que la literatura escrita. Su obra abrió camino para 

valorar la oralidad como parte de la formación cultural y ciudadana 

en Latinoamérica. 

Pierre Duviols (1935–2021) Historiador y antropólogo francés, 



43

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

especialista en estudios sobre el Perú de la época colonial, es-

pecialmente aquellas referidas a la Perú colonial “extirpación de 

idolatrías”, la evangelización de los curas doctrineros y las políticas 

coloniales contra las creencias y prácticas indígenas. No obstante, 

su enfoque principal fue histórico, pero dio un lugar decisivo a la 

tradición oral indígena como fuente para reconstruir la resistencia 

cultural. Duviols propuso que la tradición oral es la memoria de la 

resistencia cultural, demostró que las narraciones míticas, los can-

tos y rituales orales de las comunidades andinas fueron espacios 

de continuidad cultural frente a la violencia colonial; por tanto, la 

función de la oralidad fue preservar mitos sobre dioses andinos 

(Viracocha, Pachamama, Apus) y narrativas sobre la invasión es-

pañola, reinterpretándolas en clave indígena. Valoró la tradición 

oral como una “fuente histórica no escrita”, indispensable para 

la comprensión de la cosmovisión andina y sus estrategias de re-

sistencia. Él sostenía que “La extirpación de idolatrías no logró 

erradicar del todo las creencias y narraciones andinas; al contrario, 

muchas de ellas sobrevivieron en la memoria oral, transformán-

dose y adaptándose a los nuevos contextos coloniales” (Duviols, 

1977, p. 215). Por ello, la obra de este insigne escritor radica 

en su entrega por estudiar la cultura peruana en la que permitió 

que los estudios de tradición oral andina estén conectados con la 

historia colonial y la antropología, incidiendo en que la oralidad 

indígena fue un instrumento de resistencia frente a la extirpación 

de idolatrías y la imposición cultural de España.

Rodolfo Kusch (1922–1979). Filósofo y antropólogo argentino, 

que recuperó el pensamiento indígena y popular en América; su 

obra aporta a concebir la oralidad como forma de pensamiento y 

no solo como “texto sin escritura”. Sustentó que la tradición oral 

indígena y popular no debía verse solo como “folklore” ni como 

“residuo cultural”; sino como pensamiento en acto, como porta-

dor de una racionalidad propia. Inspirado por los relatos orales de 

comunidades andinas, propuso que el pensamiento indígena no 

se centra en el “ser” abstracto (propio de la filosofía occidental), 

sino en el “estar” situado, que está vinculado a la tierra, a la co-



44

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

munidad y lo sagrado. Esto lo llevó a considerar la oralidad como 

una fuente de categorías filosóficas propias de Latinoamérica. En 

sus investigaciones en Bolivia y el noroeste argentino, recopiló 

plegarias, relatos míticos y expresiones rituales que conservaban 

los pobladores que se ha constituido en la memoria cultural de los 

pueblos originarios. En su libro El pensamiento indígena y popular 

en América. (1973) realiza el análisis de los relatos orales, mitos 

y plegarias indígenas recogidos en Bolivia y Argentina, a la vez, 

defiende cómo la tradición oral es transmisora de una filosofía co-

munitaria. En su libro América profunda (1962) sostiene que “La 

tradición oral del indio no es un simple rezago folklórico, sino la 

expresión de un estar en el mundo que se resiste a ser reducido al 

esquema del ser europeo. En cada mito o relato popular se halla 

una filosofía del arraigo y de la comunidad.”(Kusch, 1962, p. 45).

2.3. Los estudios de tradición oral en el Perú

El Perú es una fuente riquísima en tradición oral porque es herede-

ra de una gran cultura, de miles de años de historia que viene de las 

primeras civilizaciones organizadas como Caral que tiene más de 

cinco mil años de historia, posteriormente las culturas pre incaicas 

que dominaron el territorio tanto en la costa, la sierra y luego el 

imperio Inca que abrazó parte del territorio amazónico. Cuando la 

civilización incaica fue invadida por los españoles (1532) y después 

de la guerras civiles, la corona Española Instaló el virreinato del 

Perú (1542) con el objetivo de poner orden en el territorio tras las 

guerras entre los conquistadores y estableció el régimen político de 

gobierno, las ordenanzas para organizar el territorio, se dieron las 

encomiendas y los corregimientos y se encargó a los curas doctri-

neros la evangelización de las habitantes andinos para su conver-

sión al cristianismo; frente a la resistencia de los nativos, la iglesia 

católica, junto a las autoridades virreinales, dictaminó la “extirpa-

ción de las idolatrías” que fue un dictamen forzoso para erradicar 

las religiones indígenas y convertir forzadamente a los pueblos nati-

vos al cristianismo. Estas campañas involucraban la destrucción de 



45

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

ídolos, huacas, y restos de antepasados de las culturas aborígenes 

y estableció el castigo a todos los que seguían practicando sus ri-

tos; con ello se perdió mucho del patrimonio cultural del pueblo 

peruano prehispánico que, sin embargo, se conserva parte de ese 

patrimonio gracias a la resistencia y preservación de muchas tra-

diciones culturales, actividad creativa, ingeniosa de la población 

indígena para mantener viva la memoria de su pueblo.

2.3.1. Cronistas españoles

Mucho de los textos de tradición oral en el Perú, fueron recogido 

por los primeros cronistas del imperio incaico. Cuando los españo-

les llegaron a conquistar al Perú, junto a los soldados trajeron gen-

te letrada, aquellos que se iban a encargar de registrar por escrito 

los acontecimientos que ocurrían en la conquista; estas personas 

tenían la misión de relatar sus hazañas, los combates, el número 

de poblaciones que recorrían, las bajas en el ejército y considerar 

algunas características de los pueblos conquistados. Estos escritos 

eran enviados a la corona española como un informe de lo que 

hacían; más tarde, estos valiosos testimonios se llamaron “cróni-

cas”, y a los que redactaba, “cronistas”; no obstante, a parte de 

lo valioso que significaban estos informes para los conquistadores, 

los cronistas llevaron más allá su trabajo, no solo se dedicaron a 

realizar una cronología de viaje, sino que registraron las formas de 

vida de esas comunidades vencidas; varios de ellos recogieron in-

formación geográfica, de los caminos, ubicación de los pisos eco-

lógicos, ríos hasta costumbres de vida de la población; así fueron 

registrando mitos, leyendas, cuentos de esos pueblos, cuyo trabajo 

se fue estructurando como un libro. La finalidad era hacer conocer 

al mundo europeo de las formas de vida de las comunidades abo-

rígenes en las indias, porque así se le conocía a los habitantes del 

nuevo mundo. 

Los cronistas fueron españoles, mestizos e indios y alcanzaron 

importancia gracias a la cantidad de información que registraban 

y a la calidad y verosimilitud de su trabajo. Entre los cronistas más 



46

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

que registraron textos de tradición oral en el Perú se encuentran: 

Pedro Cieza de León (1520 -1554)

Testigo clave de la conquista española, llegó al Perú como soldado 

al servicio de Pedro de la Gasca, después de participar en campa-

ñas militares en Colombia y Ecuador. Fue encargado para llevar el 

itinerario del pacificador para registrar los episodios de sus cam-

pañas. Pedro de la Gasca, después de derrotar a Gonzalo Pizarro 

(1548) en la batalla de Jaquijuagana donde estuvo presente Cieza, 

fue llevado a Lima donde lo nombre “Cronista oficial del nuevo 

mundo”, es así que, durante dos años, recorrió a pie y en caballo 

desde el norte peruano hasta el sur, estuvo en la zona centro andi-

na del Perú y de allí pasó al Cusco. En todo este recorrido recogió 

importantes textos de tradición oral de boca de sus pobladores y 

de las experiencias de las campañas militares; Porras Barrenechea 

(1943) atribuye esta frase a Cieza: “Mientras los demás descansa-

ban, descansaba yo escribiendo” reconiciendo en él, su gran tra-

bajo y dedicación para recoger cuanta información pudiera sobre 

el Perú antiguo. Por ello, el “príncipe de los cronistas” como lo 

llamaba Jiménez de la Espada, recopiló in situ muchas historias 

de tradición oral como: mitos, leyendas, cuentos y costumbres de 

los pueblos, su religión, sentencias, canciones y otros textos orales 

que forman parte de ese monumento de su obra llamada La cró-

nica del Perú (1553) y El señorío de los incas (1880) que es la se-

gunda parte de la obra de Cieza, publicado tardíamente y editada 

bajo el cuidado del erudito español Marcos Jiménez de la Espada. 

Uno de los textos importantes sobre el origen del imperio incai-

co es haber recogido la “Leyenda de los hermanos ayar”: “Dicen 

estos indios, y así lo tienen por tradición de sus mayores, que sa-

lieron de la cueva de Pacaritambo cuatro hermanos y sus mujeres, 

y que vinieron a poblar este valle de Cuzco...” (Crónica del Perú, 

primera parte, cap. V)

Creemos que Cieza de León fue el primer cronista español que in-

tentó registrar con fidelidad relatos indígenas de tradición oral, no 

solo desde la mirada europea; sino poniéndose del lado de la con-



47

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

ciencia americana, de la formad e pensar de los nativos y valoran-

do su cultura. En la zona centro del Perú, cuando visitó el valle del 

Mantaro, recogió valiosísimos textos del origen de los wancas, del 

templo de Guarivilca, de sus dioses, de las formas de casamiento 

de los indígenas y de la adoración que hacían a HUallallo Carhuan-

cho, dios wanca. Todo este capítulo, es uno de los primeros infor-

mes sobre la vida de los wancas en el centro andino peruano. Por 

ello, valorar la obra de Cieza significa a la vez, reconocer su forma 

de  trabajo meticuloso, su metodología:  “escuchar y transcribir lo 

que los indios decían, aclarando según ellos cuentan”. En sí, son 

los cimientos de una investigación etnográfica que se la estrategia 

pionera aplicada en el Perú.

Juan de Betanzos (1510-1576) en su obra Suma y narración de 

los Incas (escrita aproximadamente hacia 1551, y publicada póstu-

mamente en 1987), recopiló tradiciones orales quechuas. La fuen-

te directa fue el testimonio de su esposa peruana Cuxirimay Oc-

llo, llamada con nombre cristiano doña Angelina Yupanqui, quien 

pertenecía a la panaca de Huayna Cápac, sobrina y esposa de 

Atahualpa, quien tras su muerte, fue entregada a Francisco Pizarro 

con quien tuvo dos hijos y luego se casó con Juan de Betanzsos. 

Gracias a esa cercanía familiar ordenó las versiones auténticas de 

mitos fundacionales del imperio incaico, genealogías y rituales in-

cas. De allí que la obra de Betanzos es considerada la fuente más 

fiel a la oralidad indígena. Los textos orales más famosos recogidos 

por Betanzos son: Una versión de los hermanos Ayar, la leyenda 

de Manco Cápac y Mama Ocllo, de esta última dice: 

“Dicen que el Sol, padre de los Incas, envió de la isla de Titicaca a 

un hombre y a una mujer, que se llamaban Manco Cápac y Mama 

Ocllo, para que viniesen a poblar y enseñar a los naturales desta 

tierra cómo habían de vivir...” (Betanzos, 1987, p. 25)

Aquí esta otra de las costumbres de la población incaica:

“Tenían por costumbre, cuando se hallaban en necesidad o que-

rían pedir al Sol favor en sus cosas, ayunar muchos días sin comer 

sal ni ají, y ofrecer en sacrificio llamas blancas, que eran las más 



48

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

estimadas.” (Betanzos, 1987, p. 115)

Cristóbal de Molina “el Cuzqueño” (1529–1585)

Fue un sacerdote español radicado en el Cusco conocido como 

“Molina el Cuzqueño”, lo que le permitió tener contacto directo 

con descendientes de la nobleza inca y con los sabios indígenas 

(los “amautas”). Aprendió a hablar el quechua y esto le valió para 

recoger relatos orales, plegarias y costumbres. Escribió su obra 

Relación de las fábulas y ritos de los incas (ca. 1575) a pedido del 

Virrey Francisco de Toledo y en ella reunió un conjunto de relatos 

incaicos que fan desde sus fábulas, costumbres y rituales. Aunque 

su intención del Virrey fue aprovechar estos escritos para erradicar 

las idolatrías, su testimonio va más allá porque testimonia en el re-

lato oral las creencias de los antiguos pobladores incas y su vínculo 

con la tierra y la naturaleza. Lo principal de este trabajo es haber 

recopilado las oraciones y plegarias indígenas en quechua y cas-

tellano, las costumbres funerarias y los sacrificios de animales. Un 

texto calve que recogió se llamo “La fiesta de Citua” donde narra:

En la fiesta que llaman Citua, al principio del mes de septiem-

bre, hacían una limpieza y purificación de la ciudad del Cuzco, 

y en memoria de ello se hacía cada año. Para esto, el primer 

día de la fiesta, al anochecer, el Inca y todos los curacas de la 

ciudad y de las provincias cercanas ayunaban, absteniéndose 

de comer sal, ají y carne. Después, al tercer día, al ponerse 

el sol, se juntaban todos en la plaza, armados con lanzas, y 

salían por las cuatro partes de la ciudad, corriendo y dando 

voces, diciendo: ‘¡Fuera, enfermedades y pestilencias, fuera 

de esta ciudad!’. Y así, arrojaban fuera de la ciudad los males 

y dolencias. Molina, 1916 [ca. 1575], pp. 56–58)

El aporte fundamental de la obra de Molina para las investigaciones 

en el terreno de la tradición oral es que transcribió mitos, plegarias 

y ritos de “viva voz” de los indígenas. Algunos de estos relatos y 

plegarias están escritas en quechua y castellano, ofrece un panora-

ma del calendario festivo inca y del sentido sagrado del tiempo y la 

naturaleza, representa en sí un testimonio trascendental de la cul-



49

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

tura del imperio incaico, valido para los estudios contemporáneos 

de etnólogos, antropólogos, sociólogos lingüísticos y literatos.

Bernabé Cobo (1582–1657)

Fue un sacerdote jesuita español, que radicó en el virreinato del 

Perú quien arribó en 1599. Residió en el Cusco y allí tuvo contac-

to con la población indígena, al igual que el padre Molina. Apren-

dió el quechua y recogió directamente tradiciones orales, mitos y 

descripciones etnográficas de los indígenas, su obra fue escrita a 

inicios del siglo XVII pero que fue publicada recién en el siglo XIX. 

Su obra Historia del Nuevo Mundo fue escrita hacia 1630–1653, 

pero publicada en 1890 en Sevilla. Su obra recoge mitos, rituales, 

calendarios festivos, creencias religiosas y costumbres sociales de 

los pueblos andinos convirtiéndose en una enciclopedia de relatos 

orales incaicos, el jesuita recoge información de los nativos indí-

genas a inicios del siglo XV cuando aún existía sobrevivientes a 

la caída del imperio incaico y ellos preservan en su memoria los 

relatos de sus antepasados; por ello, su obra es fuente de primera 

mano; aunque su intención fue encuadrar los mitos indígenas con 

la fe cristiana, se filtran versiones originales de los indígenas que es 

uno de los baluartes de la tradición oral en el Perú junto a Molina 

y Betanzos.

Uno de los relatos que recoge es sobre los oráculos y huacas de los 

pobladores:

Consultaban los indios a sus huacas, que eran piedras, ce-

rros o manantiales, y creían que de allí salían las voces de sus 

dioses. Y todo lo que respondían lo tenían por verdad cierta, 

transmitida de padres a hijos como cosa divina. (Cobo, 1890 

[1653], p. 215).

2.3.2. Cronistas mestizos e indios

El Inca Garcilaso de la Vega (1539–1616)

Es conocido en el mundo de habla hispana Los Comentarios rea-



50

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

les (1609 -1616) obra monumental del Inca Garcilaso de la Vega 

por la gran calidad literaria y documental. Es una mirada distinta, 

con alma americana sobre el origen, gloria, esplendor y caída del 

imperio incaico. Para Mariátegui, Garcilaso es el primer mestizo 

americano en el cual se funden dos razas: la indígena y la del con-

quistador y es el primer peruano que plasma una obra de gran 

calidad literaria. Bautizado como Gómez Suárez de Figueroa, tuvo 

una educación privilegiada en el Cusco, gracias a que su padre, el 

capitán Garcilaso de la Vega tenía en el Cusco. Sin embargo, la 

corona española obligaba a los españoles casarse con españolas y 

así, su padre tuvo que dejar a su madre, la princesa inca Chumpu 

Ocllo para desposar a la dama Luisa Martel y obligarla a casarse 

con el soldado Juan Pedroche. Garcilaso, en su niñez y adoles-

cencia frecuentaba a la familia de su madre, estuvo a cargo de su 

educación el licenciado Juan de Alcobaza quien fuera instructor 

también de los hijos de Francisco y Gonzalo Pizarro, mestizos e 

ilegítimos como él, durante sus primeros años, tuvo contacto con 

lo más selecto de la nobleza inca, entre los que se contaban los 

hijos de Huayna Cápac: Paullu Inca y Alonso Tito Atauchi y ac-

cedió pues a la instrucción de los amautas o sabios incas que se 

encargaron de transmitir la sabiduría incaica. Sus tíos maternos ali-

mentaron al joven Garcilaso sobre el pasado glorioso del imperio 

incaico, por eso él sostiene:

Lo que yo escribo es lo que oí muchas veces a mi madre y a 

sus hermanos y a otros sus parientes y a los viejos indios, que 

eran los que sabían las antigüedades de aquel reino; y así, lo 

que aquí se escribe no es invención ni ficción, sino verdadera 

historia. (Garcilaso de la Vega, 1609/1991, p. 47)

En Los comentarios reales, Garcilaso recoge gran cantidad de tex-

tos de tradición oral, aquello que almacenó en su memoria gracias 

a las intensas jornadas que pasaba con sus tíos maternos, estos 

relatos fueron organizados, sistematizados y ficcionados gracias 

a la capacidad creativa de Garcilaso; pero a la vez, testimoniando 

que los textos orales que recoge no es invento suyo, sino que los 

escuchó de otros indios, que certifica que los pobladores antes de 



51

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

la llegada de los españoles ya se contaban historias, fábulas, rela-

tos estrictamente literarios. En una de sus confesiones manifiesta:

No se ha de entender que son fábulas lo que de sus antiguallas 

se escribe; porque yo, como natural de aquel reino, lo oí a 

mis mayores y lo vi en muchos escritos y papeles viejos de los 

mismos indios. (Garcilaso de la Vega, 1991, p. 42)

 Fue él quien le dio consistencia y valor literario a la “Leyenda de 

Manco Cápac y Mama Ocllo”, como el texto que da origen en la 

fundación de la ciudad del Cusco, junto a la “Leyenda de Los her-

manos Ayar”. Sin embargo, existen otros textos orales de renom-

bre en la que el cronista mestizo plasma una versión que viene de 

la tradición oral. Uno de estos textos se refiere a la construcción 

del Coricancha:

Edificaron en la ciudad del Cuzco un templo muy rico, el cual 

llamaron Coricancha, que quiere decir cercado de oro, por-

que estaba todo guarnecido de planchas de aquel metal. El 

cerco de dentro y de fuera, las paredes y el techo, todo lo cu-

brieron de planchas de oro fino, tan anchas como un palmo. 

El templo era dedicado al Sol, su padre, y le hacían sacrificios 

con mucha veneración y solemnidad.

Dentro del templo estaba la figura del Sol, hecha de una plan-

cha de oro muy grande, puesta de manera que, al salir el 

Sol, sus rayos daban de lleno en ella y relumbraba tanto, que 

parecía otro Sol. Los indios la llamaban Punchao, que quiere 

decir el resplandeciente. Decían que representaba a su padre 

el Sol, a quien adoraban como a Dios. (Garcilaso de la Vega, 

1609/1991, pp. 194–195)

El aporte fundamental de Garcilaso a la literatura es haber escrito 

su obra con una visión americana, un mestizo nacido en el Perú 

que aprendió el español y dominó las técnicas narrativas de su 

tiempo; leyó y estudio a los clásicos de su época, autores del siglo 

de Oro español de quien aprendió su estilo; pero a la vez, fue ori-

ginal en su forma de narrar, enamorado del esplendor del imperio 



52

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

incaico escribió con pasión por engrandecer y loar sus hazañas, 

guerras, formas de vida. Su principal objetivo fue demostrarle a los 

españoles y europeos que, un mestizo que viene de las américas, 

también puede escribir con igual calidad literaria que los europeos; 

por eso, su estilo es altamente reconocido en la que fundó una 

nueva forma de escribir y de sentir. Garcilaso es el escritor que 

construyó un imaginario sobre el pasado incaico lleno de gloria 

y esplendor; por eso siente en carne propia su caída en manos 

de los conquistadores españoles. Aunque muchos lo critican por 

imaginar un pasado idílico y romántico de la vida en el imperio in-

caico, Garcilaso escribió pasajes memorables que son verosímiles, 

que responde a la vida de la nobleza inca. Con estos escritos quiso 

demostrarles a los españoles que él, venía de un gran linaje noble, 

indígena y español y de una gran civilización, de una de las más 

grandes culturas en el mundo, muy por encina de muchas culturas 

europeas. Por estas ideas se ganó antipatía de algunos escritores 

españoles que no pudieron superar los escritos que se dan en Los 

comentarios reales.

Garcilaso es el primer peruano en cuestionar las crónicas de algu-

nos españoles y que su deber moral era “corregir” esas versiones 

que desinformaban y distorsionaban el glorioso imperio de los in-

cas, por eso, plantea que su versión es fuente de primera mano y 

que “dice la verdad”. Su obra integra la tradición oral andina y la 

historiografía renacentista europea, porque inaugura a un escritor 

peruano que escribe con voz propia.

Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua (1570 – 1640 

aproximadamente)

No se tiene mucha información sobre su vida de este cronista indio, 

pero algunos estudios que analizaron su obra reconstruyeron algu-

nos indicios de su vida. Todo lo que se reconstruye en su vida es 

una probabilidad. Se insinúa que nació en el Cusco, por la región 

de Canas. Formaba parte de la nobleza indígena (probablemente 

del grupo étnico ayllu Yamqui), esto le permitió acceder a la educa-

ción, aprender el castellano, aprender a escribir y ocupar algunos 



53

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

cargos dentro del sistema colonial. Incluso su nombre es híbrido. 

El apellido “Santa Cruz” es probable que lo adoptó tras el proceso 

de evangelización; sin embargo, quiso conservar su linaje incaico 

y por ello mantuvo “Pachacuti Yamqui Salcamaygua”. Revisando 

su obra, se nota que dominaba el quechua y aprendió a hablar el 

castellano, porque escribe en Castellano y tenía conocimiento del 

Latín, por su cercanía a los curas doctrineros. En 1613, a solicitud 

del Virrey en el Perú, escribió su libro: Relación de antigüedades 

deste reyno del Pirú. Después se pierde todo rastro. Es probable 

que falleció hacia mediados del siglo XVII, no puede ser antes, ya 

que su obra lo entregó hacia 1613.

Consideramos a Santa Cruz Pachacuti como uno de los principales 

cronistas indios que gracias a su linaje y su formación que recibió 

de parte de los sacerdotes cristianos pudo hacer uso del lenguaje 

español para escribir pero en esos escritos iban el alma indígena, 

la forma de escribir es de un hombre que ama su cultura, lo hace 

con una pasión por testimoniar lo valioso que dejó el imperio in-

caico.

El valor de la obra de Santa Cruz Pachacuti a la conservación de la 

tradición oral es que recoge lo que escuchó de los “antiguos prin-

cipales” (testimonios orales indígenas), de allí que el nombre que 

le pone a su obra dice “Relación de antigüedades”, quiere decir 

rescatar la memoria de la población indígena que todavía recuerda 

lo que ha pasado en el glorioso imperio incaico. 

Uno de los trabajos más emblemáticos es la inclusión del famoso 

“Mapa del Coricancha”, que significa el registro visual más impor-

tante de la cosmovisión incaica. Es un dibujo cosmogónico que 

alude a la cosmovisión andina. (en la actualidad se encuentra en 

uno de los pasillos del templo del Coricancha en el Cusco), Alí se 

representa el templo del sol, y el sistema de huacas asociadas. Se 

resalta al Sol, como divinidad central, a sus costados están la luna 

(KIlla), el rayo (Illapa), las estrellas, la Vía Láctea, y Viracocha, 

como Dios creador que hizo al sol, la luna y las estrellas; a su al-

rededor están las huacas compuestas por montañas, manantiales, 



54

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

piedras sagradas. Tiene toda una simbología del universo cósmico 

andino. No es solamente un mapa o cartografía representativa de 

algo, sino es una geografía espiritual, representa el orden del mun-

do andino según la tradición oral, traducida al lenguaje gráfico. 

Leamos lo que dice el propio cronista:

Este dicho templo del Sol, llamado Coricancha, era el prin-

cipal de todo este reino; y en él tenían la figura del Sol en 

medio, de oro fino, grande como una rueda de molino; a un 

lado estaba la Luna, de plata, y alrededor las demás estrellas y 

planetas, y al otro lado estaba el trueno, que llamaban Illapa, 

y el arco, que es su arma; y asimismo estaban allí representa-

das las huacas principales de los pueblos deste reino. (Santa 

Cruz Pachacuti, 1993, p. 276).

En síntesis, la descripción y el mapa del Coricancha constituyen 

una de las fuentes más completas sobre el sistema religioso inca, 

de la cosmovisión andina antes de la llegada de los españoles, 

porque no solo describe lo que se encontraba en el templo, sino 

que interpreta la tradición oral andina en forma gráfica y escrita, 

integrando a sus dioses, huacas y ritos en un mismo espacio sim-

bólico.

Titu Cusi Yupanqui

Nació en 1529 (antes de la llegada de los españoles), fue hijo de 

Manco Inca, aquel inca que se refugió en la selva de Vilcabamba 

y de Cori Ocllo su madre perteneciente a una familia directa de 

la nobleza inca. Llegó a ser el tercer Inca de Vilcabamba, cuyo 

gobierno duró desde 1561 hasta 1571, fecha en que falleció. Su 

vida estuvo marcada por el periodo de resistencia de los incas en 

la selva de Vilcabamba, que fue el último reducto del imperio in-

caico frente al Virreinato español. Su obra conocida se denominó: 

Instrucción al licenciado Lope García de Castro (1570), dictada a 

fray Marcos García e interpretada por fray Diego Ortiz. Es un do-

cumento que registra el pasado de los incas en Vilcabamba, pero 

a la vez la denuncia de los españoles, de los encomenderos por los 

abusos que cometieron contra los indígenas. TItu Cusi Yupanqui, 



55

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

fue elegido por sucesión dinástica a la muerte de su hermano y su 

gobierno fue reconocido por los Españoles (1565) a cambio de 

que se bautizara al cristianismo y elevara un informe de las costum-

bres de su pueblo. El hecho de haber sido reconocido como auto-

ridad por los españoles, le valió para escribir una obra de acuerdo 

a cómo él pensaba y justificar por qué los incas de Vilcabamba se 

revelaron contra los españoles; además la obra se estructura gra-

cias a que él narraba en quechua al Frayle Marcos García, éste lo 

traducía al Castellano, luego de esa traducción, el Fray Diego Ortiz 

se encargó de redactar el documento como informe al Virrey Lope 

García Castro.

Lo importante en la obra de Titu Cusi Yupanqui es que su obra 

tiene grandes componentes de tradición oral. Sus relatos se reco-

gen gracias a los relatos que escuchó de su padre, el Inca Manco 

Inca, luego de sus tíos, de sus familiares más cercanos; incluso del 

recuerdo cuando él era niño (no olvidemos que nació en 1529). 

Gracias a la memoria prodigiosa de sus familiares, pudo narrar su 

versión de los antiguos incas y de la vida de los curacas y nobles. 

Aquí su testimonio:

Yo, como hijo del dicho Manco Inca, muchas veces oí de su 

propia boca y de otros principales y viejos que en aquel tiem-

po quedaban, cómo después que mataron a Atahualpa, le 

dejaron por señor y cómo al principio le trataban con buenas 

palabras, mas luego le hacían agravios y le forzaban a dar oro 

y plata. Y por eso, viendo los malos tratamientos, se alzó con-

tra ellos y fue la guerra. (Titu Cusi Yupanqui, 2005, p. 61).

Lo más valioso de la obra de este cronista indio es rescatar la me-

moria indígena del proceso de conquista, aborda también la narra-

ción de la llegada de los españoles, la captura y muerte de Atahual-

pa, y las guerras civiles. Algo muy importante que rescatar es, a 

diferencia de los cronistas españoles, su narrativa recoge la versión 

oral de los vencidos donde enfatiza que Atahualpa fue traicionado 

por la que el pueblo indígena sufrió los abusos e injusticias de los 

encomenderos. Asimismo, describe cómo se conservaban ciertas 



56

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

prácticas religiosas y sociales en la región de Vilcabamba que se 

había heredado de la tradición oral. En sí, su obra muestra la tran-

sición de la voz oral a la escritura colonial, lo que convierte a la 

obra de Titu Cusi como un testimonio excepcional de la memoria 

colectiva indígena. Aqu´´i otro texto oral emblemático de su obra.

Así me lo contaban muchas veces los viejos que fueron pre-

sentes, cómo después que al dicho Atahualpa mataron los 

cristianos, todos los naturales quedaron espantados y confu-

sos, y no sabían qué hacer ni a quién tener por señor, hasta 

que a mi padre Manco Inca lo pusieron en su lugar. (Titu Cusi 

Yupanqui, 2005, p. 59).

Guamán Poma de Ayala (1535-1536 aproximadamente)

Es el mayor de los cronistas indios, el más versado y excepcio-

nal escritor cuya obra debe estar entre los mejores libros que se 

han escrito sobre el Perú. Porras Barrenechea sostuvo: “Guamán 

Poma no es solo un cronista indio, sino un indio que escribe con 

su propia voz y transmite la visión quechua de la historia, recogida 

de labios de los ancianos y de la memoria colectiva de su pueblo.” 

(p.243). Su obra significa el primer documento iconográfico que 

nos presenta sobre la vida del imperio incaico. Su monumental 

obra Nueva corónica y buen gobierno se terminó de escribir hacia 

1615. Según los más connotados estudiosos de su obra (Porras, 

Murra, Adorno, Pease, Millones) coinciden en sostener que la vida 

de Guamán Poma hay que reconstruirla en base a los informes 

que él mismo proporciona en su obra; no hay otro documento o 

fuente en qué basarnos para hacer ese estudio. Lo que se conoce 

es que el cronista indio escribió su crónica dirigida al Rey Felipe III 

de España con la esperanza que llegara a la corte para denunciar 

abusos, injusticias y maltratos contra los indios que cometan los es-

pañoles y proponer un “buen gobierno” para los indios. Confiaba 

en la decisión que debería tomar el Rey para castigar a malos fun-

cionarios españoles y restablecer el orden. Guamán Poma dedicó 

treinta años para escribir dicha obra y fue el mismo que viajó a la 

ciudad de Lima con el propósito de entregar su manuscrito a algún 



57

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

funcionario del Virrey para que envíen su obra al Rey de España o 

quizá él mismo embarcarse a Europa. Se sabe que su obra nunca 

llegó a manos del Rey y se perdió en el camino. Lo más probable 

es que Guamán Poma se quedó en el Perú, regresó a Guamanga 

decepcionado y murió allí entre 1616 a 1620. Tampoco se sabe 

cómo llegó el manuscrito a la Biblioteca de Copenhague. Su obra 

fue localizada por Richard Pietschmann en 1908 y publicada por 

Paúl Rivet en 1936 quien hizo la primera impresión facsimilar.

Su obra voluminosa constituye 1179 páginas y 400 dibujos en la 

que detalla relatos de mitos y genealogías, leyendas cosmogónicos 

(origen de los primeros incas en Tampu Tocco o la leyenda de 

los hermanos Ayar), transcribe el origen de los gobernantes incas 

narradas por ancianos, en la que mantiene el estilo repetitivo y 

enumerativo que es una característica de la tradición oral, hace un 

inventario de las fiestas religiosas (Inti Raymi, Citua, Capac Raymi) 

y los ciclos agrícolas, cuya base está en lo que “los indios viejos” 

le contaban y aún seguían practicando en algunos lugres, esto es 

una práctica continua en la obra de Guamán Poma, insistir en que 

lo que él escribe no es invento, sino que recoge lo que los indios le 

decían; desde ya es una actividad moderna de investigador etno-

gráfico, convirtiendo la oralidad en escritura con el propósito pre-

servar la historia frente al olvido colonial. Introduce quechuismos 

y giros narrativos de la oralidad, tratando de conservar la forma 

cómo hablaban y narraban sus historias los indígenas.

No obstante, toda la narrativa que elabora es justificada con dibu-

jos que es una forma iconográfica de evidenciar en el gráfico las 

formas de vida del incanato. El dibujo marca la acción y el reflejo 

de la instancia, los utiliza como paratextos, aquel texto visul que 

refuerza lo escrito; es como si quisiera “hablar con imágenes”, un 

recurso que refuerza el contenido escrito, es complementario y 

muy valioso.

Muchos estudiosos han reconocido la trascendencia de Guamán 

Poma respecto a la tradición oral. Jhon Murra (1980) sostiene que 

“La obra de Guamán Poma constituye una de las fuentes más ricas 



58

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

para entender la etnografía de los Andes. Su relato refleja la voz 

de un pueblo, recogida en la tradición oral, y puesta en letras para 

resistir el olvido colonial.” (p. XXVIII). Asimismo, Rolena Ador-

no advierte: “Guamán Poma se presenta como cronista y testigo, 

pero también como heredero de la memoria oral indígena. En su 

escritura se funden la tradición quechua y el discurso letrado occi-

dental, dando lugar a una obra única en la literatura colonial.”

(Adorno, 1986, p. 42). Más adelante, Luis Millones (1990) men-

ciona: “El texto de Guamán Poma es una suma cultural: en él 

conviven la palabra oída en la plaza y en la fiesta, con el discurso 

escrito de la denuncia colonial, p.76).

Presentamos muy resumidamente algunos textos de Guamán 

Poma referidos a la tradición oral:

“En el mes de setiembre hazían los indios el Çitua, fiesta muy 

grande, echando las enfermedades y pecados de la ciudad. Y 

ansí lo contavan los indios viejos, que todos salían con gran-

des gritos y ceremonias, corriendo por las calles con lanzas 

y macanas, diciendo que echaban fuera las dolencias y malos 

aires. Sacaban a los enfermos y decían que los llevaban a 

los ríos y quebradas, y de allí tornavan a entrar limpios a sus 

casas. Todo era con mucho orden y con gran temor de sus 

dioses. (Guamán Poma, 1980, p.270)

Respecto a su testimonio de que en su obra no se inventa, sino 

se escribe lo que le han contado a él y lo que decían los antiguos 

indígenas:

Yo, don Phelipe Guaman Poma de Ayala, natural desta tierra, 

escribo lo que vi y lo que oí de los yndios viejos y principales 

deste rreyno del Pirú, porque no se pierda la memoria de sus 

rreyes, de sus antiguallas y de sus grandes hechos. Porque 

después que vinieron los cristianos y conquistaron esta tierra, 

poco a poco se an ydo olvidando las cosas antiguas, y muchos 

mienten y no dizen la verdad. Yo, como natural, quiero decla-

rar lo cierto para que se sepa la verdad de los ingas y deste 



59

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

rreyno. (Guamán Poma, 1980, p. 5)

Y aquí esta otra:

“Dizen los yndios viejos, principales y antiguos desta tierra, 

que en tiempo del primer Inga fue ordenado que en cada pue-

blo huviese mitayos y tributos para el servicio del rrey, y que 

los repartimientos se hizieron con justicia y concierto. Y que 

cada provincia guardava sus costumbres y leyes, y los yndios 

eran obedientes y contentos, porque no se les hazía agravio. 

(Guamán Poma, 1980, p. 105)

Lo más importante de Guamán Poma es haber construido un dis-

curso contestatario sobre las otras versiones que se relatan del 

imperio incaico, es revelar la tradición oral del antiguo pueblo, 

siempre manifiesta que no es “inventor de relatos”, sino que escri-

be gracias a las fuentes orales con que intenta legitimar su versión 

como una verdad, algo que ha sucedido. Algo que hay que resca-

tar es haber fijado en la escritura textos orales, especialmente de 

las voces de los ancianos, aquellos sabios del imperio. Refuerza la 

autoridad indígena frente a la historiografía española. Su versión 

es querer corregir a los demás y que después de la llegada de los 

españoles “El mundo está al revés”, todo se ha trastocado, las 

formas de vida han cambiado radicalmente y, culmina con una 

decepción. “Y no hay remedio” es la frase que se repite constan-

temente. Su deseo de trasformar el mundo, de proponer un nuevo 

orden de gobierno se frustra, jamás lo tomaron en cuenta, quizá 

esta mortificación lo llevaron a su prematura muerte después de 

haber culminado el manuscrito.

2.3.3. Los trabajos de tradición oral en la colonia

A inicios del siglo XVII, ya en el periodo de estabilización colonial, 

los españoles trataron de clausurar todo vestigio cultural que venía 

del antiguo imperio incaico e instalaron la educación similar a la 

que se daba en Europa. Llegó gente letrada para la administración, 

se instalaron familias nobles e intelectuales que desarrollaron cierta 

cultura con prototipos europeos; así, el desarrollo de la literatura 



60

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

de la colonia en el Perú, tal como lo estimara José Carlos Mariá-

tegui (1928), no fue peruana, sino española, “porque fue escrita, 

pensada y sentida en español”. Entonces, se perdió el interés por 

las tradiciones orales de los antiguos y mas bien se imitaba a los 

escritores españoles, especialmente a aquellos del “siglo de oro” 

español que traspasaba fronteras en Europa. No obstante, en este 

panorama, algunos escritores, conscientes del valor que significa-

ba rastrear las producciones literarias de los antiguos peruanos, 

trataron de seguir la conducta de los cronistas y siguieron recopi-

lando información del pasado incario.

Los más importantes autores de inicios del siglo XVII que pro-

dujeron textos de recojo de información de tradición oral son: 

Pablo José de Arriaga (1564–1622), con La extirpación de la 

idolatría del Perú (1621), Fernando de Montesinos (1590–1655) 

Memorias antiguas historiales y políticas del Perú (1644), Anto-

nio de la Calancha (1584–1654), Crónica moralizada del orden 

de San Agustín en el Perú (1638), Diego de Esquivel y Navia 

(1676–1754), Noticias cronológicas del Cuzco (1749), entre los 

más importantes.

Sin embargo, el texto más emblemático que ha sobrevivido a es-

tos tiempos y es referente insustituible en los estudios culturales es 

Dioses y hombres de Huarochirí (1608) compilado por el padre 

Francisco de Ávila, extirpador de idolatrías. Según los registros 

este trabajo fue realizado por indígenas cristianizados entre 1608 

a 1615 aproximadamente. El padre Ávila participó como recopi-

lador y traductor en forma parcial. Es el registro más importante 

de mitología y tradición oral quechua que incluye relatos memo-

rables como el de Pariacaca, Huatiacuri, Chaupi Ñamca, entre 

otros. José María Arguedas fue el primero en reconocer el valor 

antropológico y literario de este libro que significa uno de los testi-

monios claves de la visión andina antes de la colonización. Sobre 

ello sostiene:

El manuscrito de Huarochirí es el testimonio más puro y más 

completo de la religión, la mitología y la literatura oral que-



61

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

chua. En él hablan todavía los hombres que creían en sus dio-

ses antiguos, sin que la dominación española haya podidao 

destruir del todo su alma. (Arguedas, 1966, p. 12).

Para Gérard Taylor (1987, 2008) quien realizó la edición crítica 

bilingüe (quechua–castellano), donde analiza la estructura narrativa 

de los textos y los niveles de oralidad, El manuscrito de Huarochiri, 

tal como se conoce también a este libro, es una colección coral, 

donde convergen distintas voces indígenas:

El manuscrito no es una simple crónica o catecismo, sino 

un archivo de memoria oral: cada relato procede de distintas 

bocas, y su unidad reside en la persistencia del pensamiento 

mítico andino. (Taylor, 1987, p. 25).

Y para Franklin Pease (1939 – 1999) el Manuscrito de Huarochirí 

es un libro que codifica en quechua las creencias y relatos ances-

trales que han sobrevivido a la colonización y que debe entenderse 

como un texto “de resistencia cultural”, una “teología andina de 

la oralidad”, donde se recopila la voz de los antiguos sacerdotes y 

narradores indígenas:

El texto de Huarochirí es un testimonio de resistencia. Fue 

escrito en quechua, pero su contenido trasciende el control 

eclesiástico: los mitos de Pariacaca o Chaupi Ñamca son ver-

daderas genealogías de la memoria andina. (Pease, 1995, p. 

64).

Creemos que uno de los aportes fundamentales que hace este ma-

nuscrito a los estudios de la tradición oral en el Perú es que, al ser 

escrito originalmente en quechua, por indígenas quechuas que po-

siblemente sabían castellano, conserva la estructura narrativa que-

chua, incluso cuando estos textos fueron traducidos al castellano, 

se identifica la sintaxis quechua, el espíritu y estados de ánimo del 

escritor indígena se revela en los relatos por la estructura textual. 

Asimismo, es de vital importancia el registro de mitos, leyendas, 

prácticas religiosas indígenas, cuentos que sobrevivieron a la colo-

nización y que responde a periodos anteriores; aunque la mayor 



62

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

parte de estos textos pertenecen a la zona de Huarochirí, espa-

cio donde se hizo este trabajo, no deja de anunciar otros territo-

rios y acciones de los antiguos peruanos. Es más, son textos que 

responden antes de la cristianización total que emprendieron los 

españoles. Por otro lado, se muestra la cosmovisión andina que 

tuvieron en el imperio incaico sobre el cielo y la tierra. Las na-

rraciones íntegras se conservaron como el de Pariacaca, Huatia-

curi, Chaupi Ñamca, Huallallo Carhuincho, Tamta Ñamca, entre 

otros. Son mitos de creación y genealogías divinas narradas por 

indígenas y fijadas en la escritura por un indígena anónimo que 

sobrevivió gracias a la acción del padre Francisco de Ávila y lo que 

es más importante, el manuscrito revela una resistencia simbólica 

de los indígenas, pues el texto conserva las creencias originarias, 

aunque bajo la apariencia cristiana.

Aquí presentamos un fragmento del mito de Pariacaca:

Ñisqa runakunam kashanku:

Pariacacaqa Condor Coto llaqtamanta paqarirqan.

Iskay chunka watakunapi hatun para tiyaypaq paqarirqan.

Pisqa rurukunamanta paqarirqan.

Chay rurukunamanta pisqa puma hatun mallqukuna muchuq 

runakunam kananpaq kashanku.

Manam runakunamqa yupaychaykuchu.

Chaymanta Pariacacaqa phiñirqan, hatun parawan, rayo wan 

pukllachin, chaypi runakunamqa wañuqkuchkan. (Arguedas 

y Duviols, 1966, p. 35)

(Traducción al español)

Dicen los hombres antiguos:

Pariacaca nació en el pueblo de Condorcoto.



63

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

En tiempos de gran lluvia vino a la existencia.

Nació de cinco huevos.

De esos huevos salieron cinco pumas, los mayores progenito-

res, para que existan los hombres.

Pero los hombres no le rindieron respeto.

Entonces Pariacaca se encolerizó, jugó con la gran lluvia y el 

rayo, y allí perecieron los hombres.

En el siglo XVIII hubo algunos trabajos rescatables sobre la inten-

ción de recopilar tradición oral en el Perú, entendiendo que esta 

práctica iba de más a menos, ya que los hombres letrados venidos 

de España y parte de Europa, priorizaba sus escritos para imitar 

a los europeos en sus modas y corrientes literarias. No obstante, 

algunos nombres como: osé Eusebio Llano Zapata (1721–1780), 

quien escribió Memorias histórico-físicas-críticas-apologéticas del 

Perú en la que recogió referencias sobre tradiciones y relatos po-

pulares indígenas, su trabajo se relacionó con los fenómenos na-

turales y el origen del mundo. Hipólito Unanue (1755–1833) a 

través de El Mercurio Peruano (1791–1795) defendió los saberes 

indígenas como fuente de conocimiento natural, aunque propia-

mente no recogió mitos, valoró los saberes orales y el uso de la 

lengua quechua como portadora de la memoria ancestral. José Se-

bastián Barranca (1826–1886) Apuntes sobre el idioma quichua 

(1876) donde transcribe refranes, cantos y expresiones indígenas 

como registros de tradición oral.

2.3.4. El siglo XIX

Ricardo Palma

El autor más significativo del siglo XIX, después de la independen-

cia del Perú y la instalación del gobierno republicano fue Ricardo 



64

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Palma, figura emblemática de la literatura nacional que con su 

nombre llena todo un siglo de oro de las letras peruanas. En su 

monumental obra Tradiciones peruanas que comprende seis series 

y una edición definitiva corregida por el propio autor, va desde 

1872 hasta 1910. Él mismo se ha referido varias veces a testimo-

niar que su fuente de escritura es la tradición oral, lo que oye de la 

población:

Yo no invento, recojo lo que el pueblo cuenta, lo que oí en la 

esquina o en los portales del viejo convento. (Palma, 1872, 

Prólogo a la primera serie, p. 5)

El pueblo es el mejor cronista. De sus labios he aprendido 

más historia que de los archivos. (Palma, 1883, p. 12)

Lo que la pluma del cronista olvidó, lo guardó la lengua del 

pueblo. (Palma, 1891, p. 8)

Estas revelaciones certifican que Palma utilizó la fuente oral para 

sus escritos para dar nacimiento a un nuevo género literario llama-

do “tradición” que según Porras Barrenechea es un género creado 

por el mismo Palma: 

La Tradición es un género literario nuevo, creado por Ricardo 

Palma, en el cual se mezclan la historia, la leyenda y el cuento 

con gracia y picardía criolla; un relato que parte de un hecho 

histórico o de una conseja popular, lo adereza con ironía, lo 

humaniza con anécdotas y lo cierra con una moraleja o un 

chiste. (Porras Barrenechea, 1949, p. 17)

Por tanto, la fuente principal de Palma para su obra es la tradición 

oral de la Lima colonial, de las versiones que comentaba la gente 

popular en las reuniones festivas, fiestas, velorios, misas y tantas 

actividades cotidianas. Palma tuvo la genialidad de transformar esa 

fuente en relatos memorables que tomaron la forma de “Tradi-

ción”, como un nuevo género literario. En esa recreación está el 

mérito de Palma, allí puso su talento para convertir un episodio 

cotidiano en un cuento magistral que perdura hasta nuestros días.



65

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

Consideramos mucho los aportes de Palma a la literatura peruana 

y el enriquecimiento de la tradición oral como: Traslada la oralidad 

a la escritura con un estilo único (la tradición creada por Palma), 

inconfundible, escrito con humor fino e gran ironía. Es el escritor 

que revalora el habla popular y la memoria colectiva del pueblo. 

Siempre ha manifestado que sus Tradiciones son “historias que el 

pueblo cuenta”, que fueron recogidas de la población en plazas, 

conventos y tabernas limeñas. Pero allí mezcla la historia, la leyen-

da; su destreza léxica lo lleva a construir memorables narraciones 

en la que tiene un poquito de leyenda, historia, novela, crónica e 

invento; al que denominamos “tradición”; por lo que se constituye 

en el que construye el imaginario colonial en el Perú, del folclore 

limeño y mestizo, donde sobresalen historias de curas, sacristanes, 

militares, monjas, personalidades de la colonia, población margi-

nal; una gama de personajes que son recreados por la genialidad 

de Palma.

Leamos aquí algunos textos cuya base es la tradición oral limeña:

“El alacrán de Fray Gómez”

Decíase entre los devotos del convento de San Francisco que 

el buen Fray Gómez tenía tales prendas de santidad, que has-

ta un alacrán podía trocar en joya con sólo persignarse.

Era Fray Gómez un lego limosnero que jamás negó un favor 

ni cerró la puerta al menesteroso. Una tarde se presentó ante 

él un hombre pobre, afligido por una deuda que debía pagar 

so pena de ir a la cárcel. Fray Gómez, no teniendo un real, le-

vantó del suelo un alacrán, lo puso sobre un papel, pronunció 

unas palabras, y al instante el bicho se convirtió en una joya 

de oro esmaltada de piedras finas.

Con ella pagó el hombre su deuda, y cuando días después qui-

so devolverla al fraile, éste le dijo: —Guárdela, hermano, que 

bien puede servirle de ayuda, pues el cielo no me ha menester 

en tales riquezas.

Desde entonces, los devotos limeños suelen decir: ‘Hace un 



66

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

milagro como el alacrán de Fray Gómez’, cuando algo impo-

sible se realiza por la fe. (Palma, 1891, pp. 61–63)   

Aquí otra tradición: “La monja de la llave”

En el convento de Santa Clara cuentan las madres que hubo 

una religiosa que llevaba siempre colgada del cuello una llave 

misteriosa.

Nadie supo jamás lo que aquella llave abría, pero el recelo y 

la curiosidad andaban por los claustros como almas en pena. 

Decían unas que era llave del sagrario, otras que de algún se-

creto arcón.

La verdad, según lo refieren las viejas monjas, era que aque-

lla llave abría la puertecilla de un pasadizo oculto, por donde 

entraba a visitar a la monja un caballero de la nobleza limeña, 

con quien mantenía amor profano.

Descubierto el pecado, la monja fue condenada a prisión per-

petua y murió en penitencia, llevando consigo la llave como 

símbolo de su culpa. Desde entonces, cuando alguna religiosa 

comete falta grave, las hermanas dicen en voz baja: —‘Lleva 

su llave al cuello’.

Así terminó la historia que aún hoy repiten las madres an-

cianas de Santa Clara, como advertencia y leyenda. (Palma, 

1892, pp. 102–104)

Clorinda Matto de Turner (1852–1909) es otra de las escritoras 

que trabajó el recojo de textos orales. Siguiendo el método de Pal-

ma, a quien consideraba su maestro, publicó Tradiciones cuzque-

ñas (1884) trasladando el método usado por Palma para recopilar 

cuentos, mitos, leyendas del Cuzco. Ella defendía su obra en estos 

términos: “Nuestras tradiciones, en el fondo, son la voz del pue-

blo; su risa, su llanto y su enseñanza. Si Lima tiene las suyas, ¿por 

qué no el Cuzco, cuna del Sol y de los Incas?” (Matto de Turner, 

1884, p. 4). Uno de los textos más emblemáticos es “El clavo de 

Oro”



67

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

Cuentan los indígenas que el templo del Sol guardaba en su 

muro oriental un clavo de oro que nadie podía tocar. Dicen 

que aquel que lo arrancara traería la ruina de los Incas y de 

su linaje. Y fue, según cuentan los viejos, un hombre de ojos 

azules quien, codicioso, lo arrancó, y desde entonces el Sol se 

entristeció. (Matto de Turner, 1884, pp. 58–59)

Lo importante de Matto de Turner es que revaloró la voz andina, 

especialmente de la zona sur del Perú, trasladando a la escritura 

los relatos quechuas que sobrevivieron en las comunidades rurales. 

Algo importante que se nota en la obra de Matto es la visión fe-

menina de la memoria popular; cuando leemos a Palma siempre 

hay una voz masculina con personajes masculinos que cuentan en 

la mayoría de sus tradiciones; en cambio, en la autora cusqueña 

se otorga protagonismo a las narradoras mujeres en expresiones 

como: “las viejas del barrio”, “las indias del mercado”, para en-

fatizar que las versiones vienen de damas aborígenes del Cusco y 

romantizar en parte sus historias para seguir cantando la aureola 

del antiguo imperio incaico.

2.3.5. El siglo XX

José María Arguedas, (1911–1969) es el escritor peruano más re-

presentativo del indigenismo y de la cultura andina, pionero en los 

estudios sobre tradición oral, realizó investigaciones etnográficas 

admirables al intentar reunir un corpus de estudio y analizarlas des-

de el enfoque moderno de la etnografía. Es conocido su condición 

de narrador al publicar una selección de cuentos admirables Agua 

(1933) y novelas como Yawar fiesta (1941) Los ríos profundos 

(1958) Todas las sangres (1964) El zorro de arriba y el zorro de 

abajo (1969). Todas ellas para revelar el complejo mundo indígena 

narrado desde dentro y por un narrador testigo. Esta producción 

novelística fue simultánea con su trabajo etnográfico y se puso a 

recoger in situ tradición oral y estudiar cuanta información llegara 

a sus manos sobre la cultura andina, especialmente del sur perua-

no. Es así que publica su primer ensayo “Formación de una cul-



68

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

tura nacional indoamericana” (1941) donde se vislumbra ya todo 

el pensamiento temprano que tenía de la cultura andina en la que 

sostiene que la tradición oral constituye el núcleo de una cultura 

mestiza en proceso: “El pueblo quechua ha conservado en su me-

moria oral los valores más puros de su cultura: los cantares, las le-

yendas y los mitos son su historia y su filosofía.” (Arguedas, 1975, 

p. 42). Con estas propuestas, abrió el camino para la antropología 

literaria del Perú, planteando que la oralidad no es un residuo del 

pasado, sino una forma activa de creación cultural. Años más tar-

de, como funcionario del Ministerio de Educación, emprendió una 

tarea importante para los estudios de tradición oral; junto a Fran-

cisco Izquierdo Ríos publicaron el libro Mitos, leyendas y cuentos 

peruanos (1947) que es el estudio fundacional de la recopilación 

moderna de la tradición oral peruana, con énfasis en lo educativo 

y lo literario. Se proponen recoger relatos orales de las distintas 

regiones del Perú que va desde la Amazonía hasta los Andes. Su 

metodología roza con los trabajos modernos en el área, porque al 

hacer la recopilación, lo hace con sentido sistemático y respetando 

las fuentes de información de los narradores orales que proporcio-

naron la fuente oral. Algo importante en este trabajo es la gramá-

tica textual, no solo recopilan relatos, sino que en la transcripción 

se conserva la forma del hablar popular, la sintaxis quechua o ama-

zónica, sus cadencias y expresiones, que para su época era inédito. 

Ellos mismos lo afirman: “Estas narraciones son parte de la vida 

del pueblo, se transmiten de boca en boca, y en ellas se expresa su 

manera de sentir, de pensar y de explicar el mundo.” (Arguedas & 

Izquierdo Ríos, 1947, p. 5).

Otro de los valores fundamentales del libro es la preservación de 

la memoria colectiva del pueblo andino y amazónico. Arguedas re-

coge los textos orales de la sierra sur del país, algunos de la costa; 

mientras que Izquierdo Ríos lo hace de la Amazonía. Una gran ma-

yoría de estos textos son inéditos porque se fijaron en la escritura 

por primera vez y conservaron su aliento de oralidad. 

Asimismo, el libro tuvo también el propósito pedagógico. Introdu-

cir al sistema educativo peruano la enseñanza de la tradición oral. 



69

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

Frente a la carencia de materiales educativos para los estudiantes 

del país, este libro se constituyó en bibliografía obligada, referente 

por muchos años en el sistema educativo de educación básica re-

gular y utilizado por cientos de docentes en las escuelas. Su propó-

sito se cumplió: acercar a la escuela la tradición oral, introducir la 

literatura popular en el sistema escolar. Los autores dijeron: “Este 

libro está destinado a los maestros y alumnos del Perú para que co-

nozcan y amen las tradiciones de su pueblo.” (Arguedas & Izquier-

do Ríos, 1947, p. 3). Finalmente, es innegable el valor literario del 

libro. Algo que ellos reconocen es que adaptan las narraciones con 

respeto al tono oral, sin perder su belleza narrativa y simbólica. 

Algunas incongruencias, algunos vacíos han sido llenados por el 

autor sin perder la esencia de los textos. Por ello, es tan reconoci-

do el valor cultural de los autores que se identificaron con la sabi-

duría popular en un tiempo en que esta cultura era invisibilizada e 

incluso despreciada por la academia y los grupos minoritarios que 

controlaban la política y la educación en el país. “La tradición oral 

constituye el corazón de nuestra cultura nacional, porque en ella 

viven el pasado, el presente y el porvenir del Perú.” (Arguedas & 

Izquierdo Ríos, 1947, p. 12).

Aquí, algunos fragmentos de su trabajo:

La runa y la zorrina

Un hombre, cansado de su suerte, pidió consejo a la zorrina. 

Ella le dijo: ‘Camina sin mirar atrás, y donde oigas cantar al 

gallo, cava la tierra’. El runa obedeció y halló una olla de oro, 

pero, por codicioso, miró atrás, y el oro se volvió carbón. 

Desde entonces, dicen, la fortuna no se alcanza con la impa-

ciencia, sino con fe. (Arguedas & Izquierdo Ríos, 1947, p. 67)

 La laguna encantada

“Una pastora bella peinaba su cabello junto a la laguna. Un 

día vio su reflejo y creyó que era otra mujer. Se enamoró de 

ella misma y se hundió entre las aguas. Desde entonces, en 

noches de luna, su canto se oye sobre el agua. Los pastores di-

cen que quien la escuche y no cierre los ojos, se perderá para 



70

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

siempre. (Arguedas & Izquierdo Ríos, 1947, p. 53)

El Amaru

“En los ríos grandes y hondos vive el Amaru, serpiente con 

cabeza de llama y alas de cóndor. Cuando sale, se lleva el 

agua, truena y llueve. Dicen que cuando el Amaru pelea con 

el cóndor, tiemblan los cerros y caen los rayos. Pero también 

protege a los que lo respetan, porque en su cuerpo vive la 

fuerza de la lluvia. (Arguedas & Izquierdo Ríos, 1947, p. 42)

El Tunche

En la selva baja vive el Tunche, sombra que castiga a los que 

mienten o matan. No se le ve, pero su silbido hiela la sangre. 

Dicen los viejos que cuando el Tunche sopla junto a la ven-

tana, es porque la muerte anda cerca. (Arguedas & Izquierdo 

Ríos, 1947, p. 71)

En síntesis, el trabajo de Arguedas e Izquierdo, restituye la voz co-

lectiva del pueblo peruano, transcriben la oralidad sin “literaturizar-

la”, respetando el acento, dejándola respirar con su ritmo, su repe-

tición y su tono proverbial. De allí que es considerado como una de 

las fuentes más puras de la tradición oral peruana en el siglo XX.

José María Bravo Bresani (1928–2018) Estudió filosofía en la Uni-

versidad Nacional Mayor de San Marcos y en universidades de Eu-

ropa. Publicó el libro El pensamiento mítico amazónico (1970). El 

lenguaje y la visión mítica en la Amazonía. Lima: Instituto Nacional 

de Cultura (1982) y Ensayos sobre filosofía amazónica y tradición 

oral (1998). Fue el que propuso la recopilación de la tradición oral 

amazónica en la Universidad de Iquitos entre los años de 1970–

1980. Su pensamiento se caracteriza por un diálogo entre filoso-

fía, antropología y lingüística amazónica, poniendo énfasis por las 

formas de pensamiento oral y simbólico de los pueblos indígenas 

amazónicas, por eso se interesó por profundizar los estudios sobre 

la cosmovisión de los nativos selváticos, recopilando su oralidad 

y sus mitos. En su primer libro, sostiene que los mitos, cantos y 

relatos orales indígenas establecen un modo propio de raciocinio 



71

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

simbólico, al respecto manifiesta:

“Los pueblos amazónicos han conservado su identidad gracias 

al relato oral. En cada mito se repite la memoria de la con-

quista, pero también el deseo de reordenar el mundo desde su 

propia palabra. (Bravo Bresani, 1991, p. 15)

Y más adelante manifiesta:

El mito no es una invención fabulosa, sino una categoría del 

pensamiento que ordena la experiencia y da sentido al mundo. 

En la palabra oral del indígena está contenida una metafísica 

de la naturaleza. (Bravo Bresani, 1970, p. 24).

Aunque su obra es poco difundida, su pensamiento ha quedado en 

el fortalecimiento de los estudios sobre tradición oral y su relación 

con la filosofía y la antropología moderna. Influenció en investiga-

dores modernos posteriores a él como: Juan Ansión, Fernando 

Fuenzalida y Rodolfo Cerrón-Palomino. 

Luis Eduardo Valcárcel Vizcarra (1891 – 1987) Nació en Moque-

gua, fue un Historiador, antropólogo e indigenista cuya obra com-

prende el recuento de la historia antes de la llegada de los espa-

ñoles y a la vez recopiló cuentos, leyendas y mitos indígenas. En 

su obra Cuentos y leyendas incas (1939) incorpora las narraciones 

orales como parte del patrimonio cultural del Perú apuntando a la 

construcción de la identidad nacional. Fue ministro de educación 

(1945 1947) en el gobierno de Bustamante y Rivero y director del 

Museo Nacional. De allí que su obra estuvo orientada a inventariar 

la tradición oral de los pueblos. Aunque sus estudios abarcaron 

más la historia y la antropología, no dejó de recoger tradición oral 

como actividad inherente a su vocación de investigador. Ya en su 

primer libro Tempestad en los Andes (1927) Valcárcel plantea la 

defensa del indígena, el reconocimiento de su tradición cultural, la 

consideración de un ser social, un poblador de los andes que tiene 

muchos derechos como la propiedad a la tierra, la reivindicación 

social como ser humano. El indio no sólo debe ser tomado como 

objeto de estudio sino como sujeto cultural. Su obra Etnohistoria 

del Perú Antiguo (1959) se considera como una de las pioneras en 



72

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

los estudios de tradición oral, en la que recoge testimonios, saberes 

ancestrales, descripciones de la vida cotidiana en los pueblos an-

dinos y tanta información complementaria gracias a sus dotes de 

buen observador. Como ministro de educación fundó la Dirección 

de Educación Artística y Extensión Cultural que se encargaba de 

estudiar el folclore y los saberes comunitarios, ero a la vez, la re-

copilación de la narrativa indigenista de esa época. Lo más valioso 

de Valcárcel fue que los textos que recogió fueron sistematizados 

con un sentimiento andino, con una vocación telúrica de buen pe-

ruano. Desde la perspectiva ética de buen profesional, Valcárcel 

propuso: Dirigir y coordinar la investigación del folclore y las artes 

populares en el Perú, analizar y exponer el material de estudio; 

formar un archivo documentario de toda la literatura oral; estudiar 

la formación de un Museo Folklórico; y elaborar material educativo 

dirigido a estudiantes de escuelas y colegios secundarios. 

Irma Chonati, José Cerna, Santiago López y Rodríguez Rea

Este grupo de investigadores peruanos publicaron un libro en con-

junto titulado Tradición oral peruana: Hemeroteca 1896 -1976 

(1977) que es uno de los registros más valiosos que se ha hecho 

en el Perú para registrar los trabajos de muchos autores que han 

recopilado tradición oral. Es una hemeroteca, donde han revisado, 

seleccionado y ordenado los textos de tradición oral como una fi-

cha de datos de las bibliotecas de la Universidad Nacional Mayor 

de San Marcos y la Pontificia Universidad Católica del Perú y en 

distintos museos peruanos. Todos trabajaban en la Oficina de Lite-

ratura, Teatro y Cine de Instituto Nacional de Cultura del Perú. El 

trabajo que se presenta es el análisis de 36 colecciones de revistas, 

peruanas y extranjeras que cubre el periodo de 1896 a 1976. Lo 

importante de este trabajo radica en que los investigadores recogen 

alta información de textos orales que aparecieron en revistas de la 

capital y de las provincias, revistas que dejaron de circular y que se 

encuentran en las bibliotecas aludidas. Constituye un registro bi-

bliográfico más que un libro de relatos, organiza publicaciones que 

se han hecho en revistas, artículos, folletos.



73

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

Consideramos que lo más importante de este trabajo es que elabo-

ran un catálogo sistemático de fuentes escritas que se han hecho 

entre 1896 a 1976 en el Perú. Facilita el acceso a muchas refe-

rencias que se hallan dispersas, muchas de difícil difícil localización. 

Esto permite a los investigadores rastrear la fuente, los lugares en 

que se publicaron y qué textos son. Aporta a la construcción de 

una bibliografía especializada sobre tradición oral, válido para las 

futuras investigaciones. Aunque en el libro no se relata a texto 

completo las narrativas orales, lo importante es la identificación de 

la fuente, el espacio de divulgación en que fue escrito.

Enrique Ballón Aguirre

Es uno de los investigadores contemporáneos más importantes de 

la tradición oral. Está vinculado académicamente con la Pontificia 

Universidad Católica del Perú (PUCP), pero a la vez ha trabajado 

temas amazónicos y andinos. Además, Ballón es un destacado es-

tudioso de la semiótica, la antropología, la lingüística y otras áreas 

de las ciencias sociales. Su principal libro Tradición oral peruana: 

literaturas ancestrales y populares, Vol I y II (2006) es un texto 

clave para comprender la tradición oral contemporánea. Tiene 

el gran mérito de haber sido trabajado con exhaustividad y rigor 

académico, recopilado in situ de boca de sus interlocutores en la 

que destaca los motivos y sus variedades lingüísticas. El libro expli-

ca cómo se configuran los motivos en las literaturas orales, cómo 

existen variaciones en los relatos mitológicos y populares según el 

multilingüismo, el contacto intercultural, el bilingüismo y la hetero-

glosia. Se sostiene en sus conocimientos de semiótica, lingüística 

generativa, análisis del discurso, etc. Asimismo, examina la tensión 

oralidad vs escritura. 

Celia Rubina Vargas (2006), de la PUCP, sostiene refiriéndose a 

Ballón: 

Se trata más bien de una obra monumental que sistematiza 

diversos trabajos de campo, numerosas publicaciones en re-

vistas especializadas y una trayectoria reflexiva con más de 30 



74

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

años de estudios acerca de la producción literaria de raigambre 

oral en el Perú. Al darle una organicidad a esta recopilación 

integral y hacer un planteamiento de conjunto, el investigador 

elabora una formulación epistémica y metodológica de rigor 

que comienza por definir el ámbito lingüístico de la sociedad 

peruana […] Sus cuestionamientos alcanzan también a la crí-

tica literaria que considera las literaturas ancestrales peruanas 

como exentas de valor literario. Enumera los vicios de dicha 

crítica literaria, su autoritarismo, impresionismo, logocentris-

mo y su falta de rigor en la definición de conceptos y en el 

estudio del texto. (p. 185)

Lo importante de este trabajo es que reconoce a los primeros estu-

diosos de provincias que investigaron la tradición oral como Efraín 

Morote Best, r J. Ossio, H. Urbano, C. Itier y J. C. Godenzzi, entre 

otros. Más adelante, la misma Celia Vargas sostiene: “En suma, 

considero que la obra de Enrique Ballón Aguirre constituye un 

aporte fundamental para el estudio de las lenguas y las literaturas 

peruanas. Por sentar sólidamente una perspectiva de conocimien-

to y presentar con rigor una metodología que permite explorar la 

riqueza semántica de los textos, estos dos volúmenes se convierten 

en una obra de referencia obligada para todo aquel que se interese 

en el estudio serio y sistemático de la tradición oral peruana” (191).

César Toro Montalvo

Nació en Chiclayo en 1947. Poeta, historiador literario y compi-

lador. Si obra constituye tres tomos con el título de Mitos y leyen-

das del Perú (1997) que recoge de las tres regiones: costa, sierra 

y selva. Es una selección de relatos costeños, por ejemplo, en el 

primer tomo se registran 42 mitos y 277 leyendas de la Costa, en 

el segundo otro similar de la sierra y en el tercero de la selva. Su es-

tructura responde a una antología, muy pocos comentarios críticos 

a los textos. Intenta hacer una clasificación de los mitos por temas 

(registra 21 variedades de mitos). Su mérito radica en registrar al-

gunos textos no fijados en la escritura para la época de publicación 

del libro. Aquí un fragmento del texto:

Los mitos de Wakon, El barco fantasma, La yacumama, El 



75

Capítulo II: Marco de referencias de trabajos sobre tradición oral

tunche, Las sirenas fueron algunas de las historias que el es-

critor Montalvo ha realizado. Al respecto, comentó que estos 

relatos “suelen combinar procesos indígenas y rituales religio-

sos” puesto que, “no existe mejor modelo literario que el mito. 

(Toro Montalvo, 2021, par 3).

A este apretado resumen de estudiosos e investigadores de la tra-

dición oral en el Perú, debemos agregar los nombres de Gonzalo 

Espino Relucé con su libro Literatura oral o la literatura de la tra-

dición oral (2010) Genoveva Núñez Herrera & Rosaura Andaza-

bal Cayllahua con Arte y tradición oral quechua de Ollantaytambo 

(2021). Federico Helfgott Seier & Elizabeth (Noemí) Lino Cornejo 

Voces del Perú: memoria y tradición oral (2024). Rosaura Andaza-

bal Cayllahua (2022) Arte y tradición oral quechua de Ollantaytam-

bo, entre otros.

Finalmente, hacemos mención que desde nuestro terreno de inves-

tigación, como responsable del proyecto sobre tradición oral en la 

Universidad Nacional Daniel Alcides Carrión de Cerro de Pasco, 

hemos publicado dos libros de los autores: David Elí Salazar Espi-

noza, Pablo Lenin La Madrid Vivar, Teófilo Félix Valentín Melga-

rejo, Elsa Carmen Muñoz Romero. Tradición oral de la provincia 

de Pasco, Tomo I (2020) Tradición oral de la provincia de Pasco, 

Tomo II (2020), libros que se pueden consultar a través del Fondo 

Editorial de la Universidad Nacional Autónoma Altoandina de Tar-

ma.



76

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral



77

3.1. Consideraciones preliminares

Muchos consideran que recoger la tradición oral de los pueblos es 

una tarea sencilla y poco complicada que no requiere demasiado 

trabajo y tiempo. Estas arriesgadas opiniones que circulan en algu-

nos círculos de las humanidades y en el sistema escolar lamenta-

blemente se equivocan. La recolección de la tradición oral de ma-

nera sistemática y con fines de investigación es una tarea ardua, 

sacrificada y mucho más compleja de lo que se puede suponer. 

Se necesita de una metodología apropiada que involucre un con-

junto de estrategias para inventariar el rico acervo cultural de los 

pueblos. No basta tener la voluntad para poder hacerlo; sino toda 

una preparación para sistematizar ese trabajo; se trata de todo un 

proceso cuidadoso que permita recopilar con éxito la esencia del 

texto oral. 

Cuando se revisa la bibliografía referente a las metodologías que 

orienten la recopilación de tradición oral, hay que contarlos con los 

dedos; existe escasa información sobre ello; algunas orientaciones 

de manera general pero que no desarrollan un método de manera 

sistemática para realizar este trabajo. Recién, en el presente siglo, 

algunas universidades latinoamericanas, institutos de investigación 

han abordado el trabajo con mucha seriedad y están dándole so-

porte teórico y elaborando trabajos en zonas rurales, muchas de 

ellas inéditas dentro de la escritura. En esta línea, hay que reco-

nocer los trabajos que realizan en el Laboratorio de Literatura de 

Tradición Oral (LALTO) que tiene su sede y coordinación en El 

Colegio de San Luis (COLSAN) de México que funciona como un 

CAPÍTULO III
ESTRATEGIAS PARA RECOPILAR 
LITERATURA DE TRADICIÓN ORAL



78

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

laboratorio asociado al Laboratorio Nacional de Materiales Orales 

(LANMO) que pertenece a la Universidad Nacional Autónoma de 

México (UNAM) y a la vez, forma parte de la Red Iberoamericana 

de Estudios sobre Materiales Orales de México (RIEMO). El LALTO 

tiene el trabajo de la recopilación de materiales orales en campo 

(grabación audio/video), rescate, catalogación y conservación de 

géneros poéticos y narrativos, transcripción, edición y clasificación 

de corpus para consulta académica, publicación de libros, revistas 

y material de divulgación, organiza seminarios, congresos, talleres 

para difundir la tradición oral y registra muestras al Repositorio 

Nacional de Materiales Orales (servicios de LANMO). Su actividad 

es permanente cuyos trabajos se han publicado de manera virtual 

y también física en las que destacan: Manual para la recolección de 

literatura de tradición oral — Mercedes Zavala Gómez del Campo 

y Alejandra Camacho Ruán (2018), De creencias, supersticiones 

y maravillas: literatura de tradición oral del viejo y nuevo mundo 

(2018) de Zavala Gómez Del Campo, Mercedes; Paz Torres, Mar-

garita. Del inframundo al ámbito celestial. Entidades sobrenatura-

les de la literatura tradicional hispanoamericana (2017) publicado 

por Claudia Verónica Carranza Vera y Claudia Rocha Valverde.

Asimismo, en Brasil, la Universidade de São Paulo (USP) ha crea-

do el Núcleo de Estudos em História Oral / grupos de oralidad que 

realiza estos trabajos cuyos resultados ya están publicados en el 

compendio Oralidades (2017) que es una investigación en histo-

ria oral, reúne trabajos sobre memoria oral, entrevistas, incorpora 

parte de la metodología y la edición de fuentes orales. En Colom-

bia, La universidad de Antioquía realizan trabajos a través del gru-

po de investigación Tradiciones de la Palabra orientados a trabajos 

de pre grado, entre ellos los temas de la oralidad. En Chile, la Bi-

blioteca Nacional de Chile ha creado el Archivo de Literatura Oral 

y Tradiciones Populares que se dedica a actividades de revisión y 

puesta en valor de los materiales que conserva el archivo (publi-

caciones, cancioneros, documentos y fondos especializados sobre 

literatura oral y tradiciones populares) y lo pone a disposición di-

gital. En Argentina, la Universidad Nacional de La Plata (UNLP) 



79

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

ha formado el “Archivos y editorial universitario” para realizar pu-

blicaciones sobre folclore y tradición oral. Entre sus principales 

publicaciones son: Voces de tinta: Estudio preliminar y antología 

comentada de Folklore argentino (2008), libro publicado en 1905 

por Robert Lehmann-Nitsche y Romances: Poesía oral de la pro-

vincia de Buenos Aires (1996) por Gloria Chicote y Miguel Ángel 

García. 

En el Perú, la Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP) a 

través del Instituto Riva-Agüero ha creado el Grupo “Tradición 

Oral Peruana”, que realiza trabajos de recolección y divulgación 

del patrimonio de tradicional oral, realiza publicaciones, audiovi-

suales, exposiciones, festivales. También formación de talleres de 

investigación. Uno de los trabajos se llama Emperador Carlomag-

no en los Andes del Perú (2017) que es estudio de la obra teatral 

antigua con representación anual. Asimismo, financia investiga-

ciones que ha dado como resultado en el repositorio de más de 

150 textos de grabación de tradición oral de entrevistas donde 

existen cuentos, relatos, poesía y costumbres pueblerinas. En la 

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, a los trabajos de in-

vestigación del profesor Manuel Larrú, se suma las investigacio-

nes de Gonzalo Espino Relucé y Mauro Mamani Macedo. Espino 

ha publicado el libro La literatura oral o la literatura de tradición 

oral (2010) y artículos como: Tradición oral y memoria colectiva 

indígena (indigenista) en nuestra comunidad indígena (2001). Ma-

mani está abocado a las investigaciones sobre poesía quechua, su 

último trabajo se titula: Pacha Puriq. La poesía quechua de Carlos 

Huamán (2024). Similares trabajos se pueden registrar en Univer-

sidades amazónicas como la Universidad Nacional de la Amazonía 

donde se han realizado algunas tesis de pre grado como en la Uni-

versidad Nacional Enrique Guzmán y Valle.

Finalmente, menciono el trabajo que hemos realizado en la Univer-

sidad Nacional Daniel Alcides Carrión de Cerro de Pasco. Como 

Responsable del Proyecto de investigación “Didáctica activa de la 

tradición oral pasqueña en las I.E. de Pasco” (2019 -2021) junto 

a mi equipo investigador integrado por Pablo La Madrid Vivar, 



80

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

Teófilo Valentín Melgarejo y Elsa Muñoz Romero, hemos publi-

cado dos libros: Tradición oral de la provincia de Pasco, Tomo I 

(2020) y Tradición oral de la provincia de Pasco, Tomo II (2020) 

que recoge narrativas orales recogidos en los distritos de la provin-

cia de Pasco, in situ Lo importante de esta publicación es que se 

registran textos orales inéditos de la región, aquellos que todavía 

no han sido fijados en la escritura que le da una autenticidad in-

vestigativa, los textos van precedidos del nombre del informante, 

el lugar donde se produjeron respetando los códigos de ética del 

investigador. 

Este libro pretende de alguna manera llenar el vacío existente en 

la bibliografía para la recopilación de la tradición oral, para el cual 

se desarrolla un conjunto de estrategias metodológicas para poder 

realizar el trabajo de campo y recoger con exhaustividad y rigor las 

tradiciones orales que circulan en una comunidad. Es como una 

hoja de ruta que hay que seguir o un manual que nos orienta y guía 

el trabajo de investigación. Para ello, el que se inicia en este traba-

jo, los que ya están comprometidos con el tema de investigación, 

estudiantes y docentes tendrán una herramienta didáctica que les 

permita recopilar la tradición oral con responsabilidad, insitu, re-

cogiendo entrevistas, memorias, testimonios de personas y con-

trastando varias versiones sobre un mismo relato. El trabajo permi-

te un ordenamiento para que los textos orales sean sistematizados 

con propiedad. Con un lenguaje claro, sencillo y directo queremos 

dirigirnos a los investigadores e interesados en el fenómeno de la 

tradición oral que merece ser recopilado, ordenado y divulgado, 

para que no se pierda en el olvido; más bien hacer el trabajo de 

recopilación de la memoria colectiva de nuestros pueblos. Detalla-

mos los siguientes procesos.



81

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

3.3. Delimitación y alcance

Esta propuesta está orientada a la persona que pretende iniciar la 

tarea de investigación en tradición oral, del mismo modo a quienes 

ya están metidos en este campo de investigación, a los docentes y 

estudiantes del nivel secundario y superior, a los investigadores en 

tradición oral. Las estrategias metodológicas que aquí desarrolla-

mos están preparadas para auxiliar a los investigadores que se pro-

ponen recoger la tradición oral de los pueblos. Hemos preferido 

darle una orientación de la manera más sencilla y directa, sin com-

plicarnos en el lenguaje artificioso, orientar las formas y estrategias 

con la claridad del caso. De allí que cualquier interesado en investi-

gar y recopilar tradición oral de cualquier pueblo puede consultarlo. 

Por eso, tiene la característica de un manual de uso que auxilia al 

investigador en su trabajo de campo, su edición y publicación de 

los textos recopilados.

3.2. Propósitos

3.2.1. Elaborar la estrategia metodológica apropiada que permita 

recopilar de manera sistemática la tradición oral de Pasco.

3.2.2. Diseñar el trabajo de campo por medio de una hoja de ruta 

que permita el recojo de la fuente oral con exhaustividad y rigor.

3.2.3. Desarrollar con cuidado y paciencia los procesos de trans-

cripción de la fuente oral al texto escrito que proporcionan los in-

formantes.

3.2.4. Analizar las transcripciones de los textos orales para siste-

matizar y editar las tradiciones con fines estrictamente literarios.

3.2.5. Establecer sentido y coherencia textual a las versiones fina-

les de los textos orales con la finalidad de no repetirse. 

3.2.6. Publicar los resultados de investigación en formato de libro 

para la difundir a nivel regional y nacional.



82

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

3.4. El trabajo de campo

  Es el trabajo práctico que realiza el investigador. Para ello debes 

ponerte en el pellejo del informante, comprender su horario de 

trabajo porque seguramente estarán atareadas en cosas cotidianas. 

Un aspecto importante es comprender que ellos “no están a tu 

disposición y tu horario”, hay que someterse a su disponibilidad de 

horario,su paciencia, espacio y predisposición para atender nues-

tro pedido. Por tanto, la tarea del investigador está en desarrollar 

esta habilidad para causar empatía con el informante, se necesita 

de buen tino y observación para establecer ese contacto con el 

entrevistado, habilidades que se irán desarrollando con la práctica 

constante en la continuidad en el mismo terreno de la investiga-

ción. Tres los procesos importantes en esta tarea: Planificación, 

Desarrollo y sistematización.

3.4.1. Etapa de planificación

a. Delimitar los propósitos de la investigación

La persona que va realizar este trabajo debe tener bien claro qué es 

lo que quiere lograr, cuáles son tus metas, objetivos a la que quiere 

arribar, calcular qué margen de dificultad podría tener, cómo va 

plantear la metodología de trabajo y cómo va ordenar, organizar y 

divulgar el material oral que ha recopilado. A manera de ejemplo. 

Cuando emprendimos el proyecto de investigación para recoger 

la tradición oral de la región Pasco (Perú) que desarrollamos en la 

Universidad Nacional Daniel Alcides Carrión de Cerro de Pasco 

(2019 -2021), junto al equipo investigador nos planteamos una 

meta: inventariar la mayor cantidad posible de tradición oral de los 

29 distritos de Pasco, dando prioridad al recojo de las narrativas 

orales. Se propuso visitar las comunidades de Pasco de manera 

presencial, seleccionando a los informantes, grabar la información 

en audio y video para procesar esa información. Los textos selec-

cionados servirían para publicar los libros de tradición oral donde 



83

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

se selecciona los textos orales más importantes. Los resultados 

fueron los siguientes: La publicación de los libros Tradición oral de 

la provincia de Pasco, Tomo I (enero del 2020) y Tradición oral de 

la provincia de Pasco, Tomo II (noviembre del 2020). Esta decisión 

de tener muy claro los propósitos de tu investigación te va conlle-

var a planificar lo posterior; si no tienes la claridad necesaria para 

emprender este trabajo, los resultados no van a ser lo esperado 

y pueda que no sea significativo. Por ello, en pleno desarrollo de 

trabajo de campo, el investigador se va dando cuenta de las falen-

cias que surgen y las correcciones inmediatas que se debe realizar. 

Por eso, cuando en nuestra investigación nos planteamos recoger 

tradición oral de los 29 distritos de la provincia de Pasco, no lo-

gramos culminar el trabajo debido a las dificultades de traslado del 

equipo de investigación a los lugares seleccionados, especialmente 

a la provincia de Oxapampa que está en la selva del departamento 

de Pasco porque en el año 2020 se inició la pandemia que frustro 

la continuación del proyecto, las visitas a las comunidades amazó-

nicas se suspendieron. De allí que sólo publicamos los dos tomos 

referentes a la provincia de Pasco. El material recopilado de la 

provincia de Daniel Carrión ha quedado inconcluso, en la primera 

etapa de recopilación y falta el proceso de sistematización y pu-

blicación. Por eso, es importante tener en cuenta una cosa es la 

planificación y otro los resultados a los que arribas.

Reiteramos, delimitar los propósitos de la investigación conllevan 

a acercar la planificación con los resultados esperados. 

b. Establecer la performance

Es fundamental establecer desde qué disciplina y propósito quieres 

enfocar la recopilación de la tradición oral: literaria, antropoló-

gica, etnológica, sociológica, histórica, lingüística, estudios cultu-

rales, etc. Hay que tener en cuenta que la tradición oral abarca 

mucha información social; por tanto, es clave determinar el arte 

del performance, de saber desde qué ángulo vas a estudiar esa tra-

dición y a partir de allí determinar tus objetivos. Por ejemplo, Irma 

Chonati y su equipo de investigación se propusieron establecer un 



84

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

estudio hemerográfico de la tradición oral del Perú, hacer una in-

vestigación en las bibliotecas de la Pontificia Universidad Católica 

del Perú, La Universidad Nacional Mayor de San Marcos, los mu-

seos nacionales y registrar revistas, folletos, libros que contengan 

material de tradición oral y se han dedicado a elaborar “fichas he-

merográficas” con información que va desde el año de 1896 hasta 

1976. Su resultado ha sido la publicación del libro: Tradición oral 

peruana: Hemerografía (1977). En nuestro caso, nos propusimos 

recoger información de tradición oral desde la disciplina de la li-

teratura, válidos para los estudios literarios; por tanto, lo que nos 

interesó fue recoger textos de “literatura de tradición oral”, los tex-

tos narrativos: cuentos, mitos, leyendas, testimonios de vida, me-

moria de personajes. No obstante, este mismo material que está 

publicado, puede ser abordado desde distintas disciplinas somo la 

antropología, etnológico, lingüístico por los futuros investigadores. 

c. Determinar el territorio de la investigación

Marcar el espacio donde se va desarrollar la investigación es una 

tarea primordial, que involucra el horizonte de tiempo, el núme-

ro de investigadores y la logística a emplear. El territorio significa 

en qué espacio vas a desarrollar tu investigación, qué población 

específica va ser de tu interés, qué personas van a ser tus infor-

mantes, ¿mayores de edad?, adultos, jóvenes; etc. Esos datos son 

fundamentales. Para el proyecto en el que trabajamos, nos hemos 

determinar una población muy grande: Los 29 distritos del depar-

tamento de Pasco (Perú) en sus tres provincias: Pasco, Daniel Ca-

rrión y Oxapampa. Inicialmente en un horizonte de tiempo de tres 

años (2019-2021), sin embargo, dada la dimensión del trabajo y 

por la pandemia mundial del COVID -19, alargamos la investiga-

ción unos tres años más: (2022-2024). Lamentablemente, la con-

tinuación del proyecto se frustró por decisiones de la alta dirección 

de la Universidad que ya no quiso ampliar el plazo de ejecución y 

cortó el presupuesto asignado inicialmente.

d. Información sobre la zona de estudio

El investigador debe conocer bien sobre su territorio de investiga-



85

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

ción. Esta tarea también es clave en el proceso de recopilar tra-

dición oral. Cuanto mejor conoces el espacio, mejores serán los 

resultados; Pero si haces lo contrario y te aventuras a visitar los 

pueblos sin ningún referente, pueda que no consigas lograr co-

nectarte con la población, no lograr su empatía y la información 

que recoges será la elemental, básica o tal vez con defectos. Para 

ello, se recomienda revisar los antecedentes de la población en el 

que va realizar el trabajo de campo, rastrear su historia, cultura, 

costumbres, festividades, entre otros. Leer algunas historias rela-

cionadas a ese pueblo como nombre de lugares sagrados, cerros, 

ríos, lagunas, etc. para que al momento de las entrevistas puedas 

orientar al informante si es que pueda equivocarse u olvidarse. 

Esta información facilita el inicio de una conversación fluida con 

los informantes. Asimismo, en el cotejo de la información estable-

cer si su versión es auténtica, responde a lo que el colectivo de la 

población narra o sufre procesos de deformación.

Por otro lado, es importante tener cierto contacto en el pueblo a 

estudiar de alguna persona quién te oriente o facilite la entrada a 

los informantes. Puedes pedir apoyo a los sectores públicos, au-

toridades del pueblo o personas notables que siempre hay en una 

población.  En nuestros trabajos previos, hemos recurrido al apoyo 

de los municipios locales, visitamos a las Gerencias de Desarrollo 

social, allí nos hemos puesto en contacto con los responsables de 

quienes están a cargo de del programa “Pensión 65”, responsa-

bles de los clubes del vaso de leche, etc. para que propicien una 

reunión y así hemos identificado a las personas que tienen habili-

dades para contar historias.

Algo que se debe tener en cuenta es que si haz identificado el lugar 

dónde recoger información, tienes que hacer una visita de diag-

nóstico, o una visita “de entrada” en el que te permita conocer 

la población, observar a su gente, ir al parque, los restaurantes, 

colegios, entrar en contacto con sus habitantes y conseguir hablar 

con alguien que te oriente o te contacte con las personas más sa-

pientes del pueblo. Los docentes de los centros educativos pueden 

ser también los indicados; es cuestión de cómo ganarse la empatía 



86

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

con las personas.

e. Identificación de informantes potenciales

Este proceso es de mayor cuidado y pericia para identificarlos. 

Después de realizar tu viaje de diagnóstico donde has podido re-

coger cierta información externa de la población, vas al trabajo 

de identificación de informantes. Sabemos que no todos los luga-

reños son narradores o están predispuestos a darte información. 

Lo recomendable en estos casos es ubicar a los “informantes po-

tenciales”, quiere decir, tener indagaciones para identificar a per-

sonajes públicos de los pueblos, aquellos que tengan habilidades 

narrativas; siempre en algún pueblo existen estos personajes que 

“saben más que los otros” sobre su historia de su pueblo, de sus 

costumbres, de sus ríos, lagunas, cerros; aquellos que tienen una 

suma de anecdotarios personales, de sus personajes preferidos; 

Por otro lado, podemos encontrar personajes parcos, poco co-

municativos; pero que saben historias ejemplares; entonces, cómo 

ganarse la confianza para que esos personajes puedan acceder a 

narrarte una historia. Esa pericia es un constante aprendizaje del 

investigador que va moldeando su estrategia comunicativa con la 

práctica.

f. Revisión de las fuentes existentes

Siempre nos topamos que en algún pueblo se ha escrito algo so-

bre su historia, geografía y situación socio-cultural. Es importante 

revisar antes o en el mismo proceso de campo estos datos para 

que esa información nos pueda ayudar a sistematizar los textos, 

cotejarlos, diferenciar las versiones y establecer su originalidad o 

deformación con el pasar del tiempo. Ya dijimos que revisar los 

antecedentes es clave en este trabajo. Pueda que el texto que algún 

informante te esté narrando, ya haya sido publicado en alguna re-

vista, folleto o libro que se ha hecho en la población; por tanto, al 

investigador le toca cotejar esta información para identificar si las 

versiones que recojas puedan ser “tradición oral” que circula en el 

pueblo y que no hayas podido ser fijados en la escritura, o si esa 

versión que circula solo de manera oral ya se está perdiendo con 



87

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

el tiempo.

Sin embargo, hay que tener cuidado entre la fuente oral registrado 

en la escritura y la fuente oral que circula en la comunidad. Es im-

portante hacer este cotejo. Puede ser (lo que casi siempre ocurre) 

que la fuente registrada en la escritura haya sido modificada y orde-

nada con afanes literarios o del gusto de quién escribió esa fuente 

y no de la forma cómo narra la población de manera oral. En este 

caso, lo que debe interesar al investigador es recoger la fuente oral 

del informante en su versión, narrada en el tiempo y lugar en que se 

produce; luego viene ese cotejo si el texto oral que has recogido es 

igual, tiene variantes o modificaciones que se han hecho en el texto 

que se ha publicado en la comunidad. Interesa para los propósitos 

de este trabajo recoger el texto de tu informante, y hacer el análisis 

o comentario a ese texto que es resultado de tu investigación.

g. Revisión de la teoría literaria sobre tradición oral

El investigador debe conocer de manera apropiada y sistemática 

sobre las teorías básicas de la tradición oral, sus diferencias claras 

con la literatura escrita, con los propósitos de otras disciplinas, con 

los nuevos enfoques metodológicos. Todo ese conocimiento ayuda 

a que la investigación sea más rica y significativa en el momento del 

proceso de sistematización y publicación.

h. Preparar la logística técnica

Para tener éxito, es necesario preparar todos los instrumentos téc-

nicos y logísticos que te van ayudar en el proceso de investigación. 

Tener la logística adecuada para este tipo de investigación garan-

tiza una buena obtención de datos; por el contrario, si no previe-

nes los materiales necesarios, pueda que se frustre las entrevistas 

programadas. Dentro de la logística es clave tener: Grabadora de 

audio, grabadora de audio-video (de ser necesario) cámara fotográ-

fica, pilas, bitácora, listado de preguntas claves. Todo este material 

debe estar en completo estado de uso, es necesario probar todo 

antes de iniciar una entrevista.

En los detalles está el éxito. Algo que suele ocurrir siempre cuando 



88

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

3.5. Desarrollo de la investigación: trabajo de campo

3.5.1. Preparar al equipo técnico

Cuando ya hayas identificado al informante, él haya aceptado otor-

gar su tiempo para narrarnos historias, se haya ubicado el lugar y el 

tiempo disponible; el despliegue del equipo técnico es importante. 

Es recomendable, si es en equipo, tres personas como mínimo. 

El entrevistador, es el responsable de hacer las preguntas. Otro 

del equipo debe ser el responsable de la bitácora, donde anota los 

datos claves. Nombre de la persona entrevistada, lugar, hora. His-

torias recogidas (puede poner un nombre tentativo a cada historia), 

puede anotar algún incidente; incluso algunas características del 

entrevistado. Otra persona debe ser el responsable de la grabación 

de audio, también puede hacer uso de la grabación en audio-vi-

deo, el uso del trípode. Para ello, con el permiso del informante, 

acomodar el ángulo de grabación, el encuadre, donde la toma no 

tienes exceso de confianza es no revisar el material antes de salir. 

Por ejemplo. La grabadora de audio, que lo recomendable sea una 

grabadora muy pequeña de alto rango de captación de audio y que 

puedas llevarlo en el bolsillo sin dificultad, debe ser revisada antes 

en su funcionamiento, las pilas deben estar en óptimas condiciones 

para grabar sesiones largas o tener pilas de recarga. Ojo, muchas 

veces, en plena entrevista, la grabadora deja de funcionar porque 

se le agotaron la energía de las pilas y no tienes recarga. Enton-

ces, la entrevista se frustra solo porque no tuviste cuidado antes de 

preparar la logística necesaria, igual pasa con la cámara fotográfica 

que no ha sido cargada su batería un día anterior o el dispositivo 

de almacenamiento está lleno; esto hace que ya no puedes tomar 

fotografías ni realizar videos. Muchas veces no se lleva la bitácora, 

o no se anota en el texto el orden de las fotografías y no sabes a 

quién pertenece una toma porque no has registrado en la bitácora. 

Aparentemente, el trabajo es fácil, pero si no tomas precauciones 

sobre la logística a emplear, tu entrevista no puede desarrollarse 

por estas causales.



89

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

esté en “contra la luz”, sino que la imagen sea perceptible. De ser 

necesario pedir que se apague la radio o la televisión si es que es-

tán prendidas y dificulten la grabación. Él mismo puede tomar las 

fotografías desde distintos ángulos y en plena entrevista para que 

las imágenes sean testimonios reales. 

Una cosa que hay que cuidar es que el trabajo en equipo no sea 

invasivo. Que no afecte al informante su capacidad de contar, que 

no se intimide. LO que se quiere es que el entrevistado nos narre 

con la naturalidad de una conversación amical y cotidiana. En un 

artículo científico que publiqué con el nombre de La tradición oral 

de Pasco-Perú: una experiencia de investigación cualitativa  (2020) 

en la revista Horizonte de la ciencia Vol. 11, N°20 de la Univer-

sidad Nacional del Centro del Perú se desarrolla las experiencias 

metodológicas que hemos empleado en el trabajo de investigación 

que es necesario recordar en este acápite:

Este trabajo fue selectivo, estudiando las posibilidades de cuán-

ta información relevante nos podía proporcionar. Hicimos el 

trabajo de “rastreo” que consiste en identificar al informante 

y luego pactar una entrevista en el lugar que él elija (Su do-

micilio o lo recogemos en lugar para llevarlo a otro donde 

se sienta más cómodo). Vimos su disponibilidad de tiempo y 

preparamos los protocolos de la entrevista donde en primer 

orden fue mostrar mucha afectividad. Conseguir el grado de 

empatía entre el entrevistador y el entrevistado es la clave del 

éxito de esta investigación. Cuanto más grado de afectividad 

se muestra, mayor confianza es lo que se consigue, mayor 

grado de información se obtiene; de lo contario, otros son las 

actitudes de respuesta 1 . La empatía con la gente minera, 

campesina, adulto mayor, se logra con afectividad, haciendo 

honor a los actos de reciprocidad andina, siempre llevándole 

algo significativo para él (panes, galletas, coca, caña, etc.) El 

segundo encuentro con los informantes ya fue propiamente 

el trabajo de campo. Preparamos todo el material logístico 

(grabadoras de audio pequeño, filmadora, cámara fotográfica, 

pilas, cargador de batería etc.) El vehículo de transporte, la 



90

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

indumentaria adecuada para caminar, escoger qué presentes 

(regalos) llevar al entrevistado, los alimentos, si es que en el 

lugar no hay expendios de comida. Ubicado al informante, 

realizamos la entrevista, pero teniendo el cuidado de preparar 

el ambiente de lo más cotidiano y entrar en confianza, donde 

no prima la cámara fotográfica, ni el pedestal de la filmadora, 

ni la grabadora de audio; tratamos que sea una conversación 

cotidiana como se puede conversar en familia. La grabadora 

de audio se coloca sutilmente tratando que el entrevistado 

no se sienta presionado por la grabación, que el entrevista-

do converse con el entrevistador de la manera más natural y 

no caiga en una actuación. Una vez hecha la entrevista, ya 

al final del trabajo de investigación, entablado el grado de 

confianza le pedimos autorización para poder filmarlo y gra-

bar la conversación. La gran mayoría accedió, instalamos la 

logística de grabación y le pedimos que nos repitiera aquellos 

textos más interesantes. Allí nos dimos cuenta de variedad de 

las versiones en un mismo informante, cuando el narrador 

repite la tradición oral, entre la primera versión y la segun-

da hay considerables diferencias. Una de las acciones más 

importantes que adoptamos como parte de la metodología 

es dejar que el informante fluya su voz en el afán de brindar 

información. Evitamos en lo posible meternos en la conver-

sación, solo intervenimos cuando era necesario, para ordenar 

el flujo de la información, para hacerle recordar el hilo de la 

conversación o para recordar algunos pasajes que han queda-

do incompletos. Es muy importante orientar sutilmente al en-

trevistado para no perder el hilo de la historia; si el narrador 

está llevando bien este proceso, el entrevistador no tiene por 

qué intervenir. Hay que recordar que lo que importa en esta 

investigación es rescatar la mayor información posible de lo 

que sabe el informante. En síntesis, el respeto por los códigos 

éticos fue una prioridad del equipo investigador con los narra-

dores orales, hacerle saber si se va publicar, consideraremos 

obligatoriamente los créditos y la autoría del texto ubicando 

el nombre del informante según su ficha técnica elaborada 



91

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

(Salazar, 2020, 64). 

3.5.2. Acercarse al informante con empatía

Una de las acciones que debe aprender el investigador es la ma-

nera cómo acercarse al informante. Una vez identificado el pri-

mer gesto tendría que partir del encuentro amical con lo que vas 

a abordar a tu entrevistado. Quizá empezar por el saludo afectuo-

so, pero a la vez dándole alguna información de su pueblo, de sus 

costumbres y luego lanzarle estas frases: “Un amigo suyo nos ha 

dicho que Ud. puede ayudarnos en narrarnos esta historia”; Para 

eso ya nos ayuda la información de saber algo de historia y cul-

tura del pueblo, con este conocimiento le entablas conversación; 

Por ejemplo: “Se dice que aquí vivió un cura llamado “Lino” que 

fue muy malo, ¿recuerda esa historia?”, Entonces lograremos 

muchos resultados favorables.

Por otro lado, para darle credibilidad al trabajo, el equipo de 

investigación debe llevar una credencial (fotocheck) o algún do-

cumento que acredite que pertenecen a una institución y que su 

trabajo de recoger información es solo con fines estrictamente 

de investigación y que no podrán ser utilizados para otros fines. 

Es importante que el entrevistador, en todo momento, ponga 

en práctica los códigos de ética del investigador. Pedir su autori-

zación para poder grabarlo es una buena práctica de integridad 

científica; puede ser el caso que el entrevistado no quiera que se 

le grabe, en ese caso, hay que respetar la decisión del informan-

te; pero si te da la confianza, puedes grabarlo en audio y video, 

tomarte fotografías, siempre en cuando, con la autorización de la 

persona que te da información.

3.5.3. Del sistema de grabación

Lo más recomendable es grabar la entrevista del informante con 

una grabadora de audio; este proceso debe ser cuidadoso y con 



92

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

mucha cautela. Si el informante acepta la grabación no hay pro-

blema, pero si no quiere y tiene mucha reserva, hay que respetar 

su decisión y tomar la historia en la bitácora de notas. Asimismo, 

si tenemos el consentimiento, podemos grabar la entrevista en 

audio y video, colocando el trípode o ubicando al filmador en un 

lugar estratégico. Sin embargo, hay que tener cuidado para ubicar 

estos instrumentos. No se deben exponer estos aparatos ni ocupar 

mucho espacio porque pueden comprometer la información que 

se requiere registrar. El informante puede sentirse presionado y 

a la vez “actuar” antes de narrar una historia con naturalidad. Es 

mejor y más prudente ubicar la grabadora de audio en un lugar es-

tratégico, incluso, que el entrevistado no se de cuenta del espacio 

dónde esté la grabadora para que pueda darte la información con 

mayor sinceridad. A veces, la presencia de una cámara filmadora, 

la grabadora, pone nervioso al entrevistado y en vez de narrar una 

historia, por no quedar mal contigo, puede alterar dicha historia, 

modificarla y recurrir a su fantasía onírica.

Por otro lado, se le debe prestar mucha atención a lo que dice el 

entrevistado, no se puede hacer murmuraciones, desatenciones o 

gesticular o reírse en pleno proceso de entrevista; esto puede alte-

rar los ánimos del informante y simplemente perder información 

valiosa lo que tenía que narrar.

3.5.4. De la bitácora

La bitácora es el cuaderno de apuntes y notas que usa el equipo 

investigador. El responsable que maneja este cuaderno debe ser 

cuidadoso para anotar cada detalle. Es necesario para contrastar 

la información escrita con el texto de audio grabado. ¿Qué datos 

necesarios se debe anotar en la bitácora?, Desde nuestra expe-

riencia recomendamos: El encargado de la bitácora debe elaborar 

una especie de índice de texto; quiere decir que debe registrar el 

nombre del informante, el lugar y la fecha de la entrevista, ocupa-

ción, edad, en dónde o quién le narró la historia; incluso al final de 

la entrevista insinuar para que te de algunos nombres de quiénes 



93

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

pudieran contarte más historias en el pueblo. Asimismo, es impor-

tante saber si es letrado o no, entonces su grado de instrucción se 

debe registrar.

Un modelo de uso de la bitácora puede ser el siguiente:

Archivo N° 1
Martes, viernes 30 de abril del 2024, 3.15.p.m. Caserío de Ragán, casa del informante.
Informante: Alen Palacios Gómez, 60 años, natural del caserío de Ragán, Distrito de San-
ta Ana de Tusi.
Entrevistador: David Elí Salazar Espinoza
Equipo técnico: Pablo La Madrid Vivar, Teófilo Valentín Melgarejo, Elsa Muñoz Ro-
mero.

Informo que Alen Palacios Gómez, es campesino, ha terminado la primaria y vive en Ra-
gán desde su infancia. Nos ha narrado las historias:
“El condenado de Ragán”
“Los diablos de la laguna”
“La recuperación de tierras de Ragán”

Observaciones: 
Ha empleado varios términos quechuas en su narración de no logramos descifrar como: 
“chusco”, “wachapacum”, “huajayllarse”. 
-falta algunos datos en la historia “Los diablos de Ragán” no dice de dónde aparecieron los 
diablos y cómo quedan los afectados” 

Estas anotaciones son importantes cuando termina la entrevista, 

porque en base a esas anotaciones se le puede repreguntar sobre 

algunos vacíos que ha dejado la historia, algunas palabras que no 

son comprendidas, algunas tramas sueltas, personajes que no ha 

dicho sus nombres etc.

Asimismo, se recomienda que se debe anotar algunas observacio-

nes del pueblo, lugar que se visita. Hay que darse un tiempo para 

poder registrar, si es que las hay, las bibliotecas municipales de los 

pueblos, las bibliotecas escolares, para indagar si existen algunos 

libros que se han escrito sobre el lugar; o quienes son las personas 

que escriben en el pueblo o tengan afición para hacerlo. Se debe 



94

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

conseguir el material escrito anteriormente para saber si las his-

torias que recogemos ya hayan sido fijados en la escritura o son 

inéditas. Se debe tratar de conversar con los docentes de escuela 

y secundaria, con las autoridades que deben proporcionar alguna 

información valiosa. Las indagaciones sobre el pueblo, su historia, 

costumbres, fiestas, etc., se debe resumir al inicio de una publica-

ción para ubicar al lector sobre el lugar de las tradiciones orales en 

las que se recogió la información.

3.5.5. ¿Qué se debe preguntar al informante?

Esta parte es más compleja de lo que se piensa. Encontrar las pre-

guntas adecuadas frente a una persona que desconoces y no sabes 

la reacción que puede ocasionar no es tan sencillo. Lo primero 

que debes hacer es presentarte con amabilidad y respeto, hacerle 

entender que el único propósito de la entrevista es con fines estric-

tamente académicos, ninguna información que se recoge será usa-

do para otros fines; por tanto, incidir en su colaboración, indicarle 

que luego, el material recogido tiene el propósito de publicarse, en 

el cual, su nombre aparecerá en dicha publicación para respetar 

los créditos de su versión sobre una historia. 

Una clave de las preguntas es hacerlo por temas o motivos, pero 

no por títulos. Quiere decir que cuando abordas los temas que pu-

dieran ser materia de narración, los informantes pueden acordarse 

en ese momento algo que lo tenían guardado; pero a veces, no 

siempre resulta cuando lo abordas por el título de la historia. Por 

ejemplo; en la ciudad de Cerro de Pasco, son recurrentes la histo-

ria sobre muquis y duendes mineros, entonces conviene preguntar 

induciendo al informante si se acuerde de alguna historia relacio-

nada al muqui. Una entrada puede ser: ¿Ud. que ha trabajado en 

la mina, se acuerda de algunas historias de muqui que era atrapado 

por el hombre y a cambio de su liberación le daba oro al hombre? 

O, cuando estás en alguna comunidad ¡Se dice que esa laguna de 

Yanamate está encantada, sabe a qué se debe que está encantada? 

En otras palabras, induces al informante a recordar las historias.

Si deseas recoger canciones, poesías en quechua, la pregunta po-



95

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

dría ser: ¿Recuerda alguna canción que le cante a su pueblo?, o 

puede cantarnos en quechua alguna experiencia de su pueblo?, 

¿alguna experiencia amorosa que le ha pasado a alguien? Lo con-

creto es que el grupo investigador, debe preparar estas preguntas. 

No es recomendable ir así nomás, confiando en tu intuición, es 

necesario preparar las interrogantes, tener claro qué es lo que 

quieres lograr después de tener la información lista.

Se recomienda registrar todas las versiones posibles de un cuento 

oral, incluso fragmentos para que en el proceso de sistematización 

se cotejen las versiones y se determinen las similitudes o diferen-

cias. Incluso, si uno tiene un fragmento del texto y el informante 

no lo puede completar, esta historia se puede preguntar a otro 

informante para indagar si sabe esa historia y así completar ese 

fragmento.

El trabajo de campo concluye con una sesión de fotos muy sutil, un 

despido afectuoso y la posibilidad de regresar para hacerle algunas 

consultas que no han quedado registradas en la grabación. Tam-

bién es recomendable que el encargado de la cámara fotográfica 

haga las tomas en plena entrevista, para registrar la gesticulación, 

el momento preciso de la información. Esta actividad se comple-

menta mejor cuando hay grabación de audio y video.

3.6. Proceso de sistematización

Con el material recogido en el trabajo de campo, viene el trabajo 

de gabinete, quizá el más complicado donde se debe poner el ma-

yor esfuerzo, la exhaustividad para revisar el material recopilado, 

el rigor y cuidado para ordenar, inventariar, digitar, sistematizar y 

publicar la tradición oral recogida de los informantes. Para ello se 

recomienda los siguientes procesos:

3.6.1. Registro del inventario

Ordenas por lugares, fechas y nombres de informantes toda la in-

formación registrada en el audio y cotejada con la bitácora. Es cla-

ve que las notas de la bitácora coincidan con la información regis-

trada en el audio o el video. Hay que seleccionar cuidadosamente 



96

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

esa información, informante por informante y luego separar por 

temas, motivos, etc.

Cuando se hayan registrado varias versiones de un mismo texto, 

es necesario seleccionarlas para hacer el cotejo, comparar esas 

versiones y determinar sus similitudes y diferencias.

3.6.2. Transcripción de los audios

Este proceso debe hacerse con el mayor cuidado posible. En pri-

mer orden, transcribir literalmente todo el texto, tal como se ha 

registrado en la versión oral. Quiere decir que incluso los regiona-

lismos, localismos, deben estar allí. Sus interjecciones como expre-

siones de miedo (¡ay!), asombro (¡eh!), orientaciones (zigzag… zas) 

o las onomatopeyas que quieren representar los sonidos de anima-

les (el maullido de gato “Miau”) u objetos como la representación 

de una bala (¡bam, bam!) etc. Estas se deben colocar cuando efec-

tivamente son parte del texto y cumplen una función en el relato. 

Sin embargo, se recomienda que las palabras mal pronunciadas, 

mal expresadas, al momento de la transcripción sean corregidas 

por el investigador. Sobre este tema hay un debate. Los investi-

gadores con fines antropológicos, etnológicos y lingüísticos, re-

comiendan que los textos deben ser transcritos “tal como se han 

manifestado en la versión oral”, eso significa reproducir sus yerros 

gramaticales, sus acentos etc. No obstante, nuestra investigación 

sobre la tradición oral es desde el punto de vista literario; por tanto, 

la corrección gramatical de la versión oral no implica cambios en 

la esencia del relato. La expresión del informante en su lenguaje 

cotidiano donde podemos identificar algunos yerros gramaticales, 

no quiere decir que ese informante esta “hablando mal el espa-

ñol”; todo lo contrario, lo que nos interesa recoger es ese estado 

de ánimo del informante donde su expresión cobra sentido con 

la historia que narra. Por ello, en la transcripción, consideramos 

apropiado que, si existen palabras mal pronunciadas, se corrija en 

la transcripción porque se está pasando al formato escrito. Ejem-

plos: Si el informante se expresa así:

“ayer se fue mi nieto a conversar con su prosor y le dijeron que se 

ha viajado para Guellar”. 



97

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

En esta expresión, el informante está proporcionando todo el sen-

tido de la información; por tanto, cuando se transcribe al texto 

escrito debe aparecer con la expresión correcta que recomienda el 

lenguaje. La corrección, no altera para nada el sentido de comuni-

cación ni la intención del informante.

 “Ayer se fue mi nieto a conversar con su profesor y le dijeron que 

viajó a Goyllar”

Presentamos aquí una ficha técnica de recopilación de tradición 

oral donde, después de la entrevista, se utiliza para registrar los da-

tos y a la vez transcribir el texto oral al escrito. Este documento es 

primordial para el proceso de sistematización de la información:

Nombre del informante
Fecha de la entrevista
Nombre del entrevistador
Edad Sexo
Domicilio
Quién le contó este cuento
Nombre de los padres
Ocupación
Circunstancias en que se 
produjo la información
Conoces a alguien que pue-
da darnos información

	 Clasificación: Cuento ( ) Leyenda ( ) Mito ( ), Anecdotario ( ) Otro
	
	 2. NOMBRE DE LA HISTORIA

	 3. Texto:

	 OBSERVACIONES: __________________________________________________________	
            __________________________________________________________________________

	 Entrevistador:		 	 	 	 	 Informante:



98

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

3.6.3. Sistematizar los textos orales

Este proceso es el más complicado y el de mayor cuidado y riesgo. 

Una vez que los textos hayan sido fijados en la escritura de manera 

literal, se procede a la sistematización. Este proceso implica pro-

cesar los textos con fines estrictamente literarios. La primera regla 

es no alterar en lo posible la esencia de la historia, la trama que se 

ha recogido: Sabemos que los trabajos de recopilación de textos 

orales hecho por la voluntad de muchos compiladores, general-

mente por personas que no han tenido la metodología adecuada, 

han alterado los textos  y lo han adecuado a su gusto, su ingenio, 

su fantasía y su nivel de lenguaje; entonces, cuando se lee estos 

trabajos, estás leyendo la versión del compilador y no la versión 

del informante, que dicho sea de paso, no aparecen en este tipo 

de publicaciones. En nuestra experiencia hemos encontrado varios 

textos en los pueblos de Pasco publicados casi de manera artesa-

nal por algunos escritores, que de hecho valoramos este esfuerzo 

y son muy rescatables dichos trabajos; pero cuando revisamos los 

textos, nos damos cuenta que hay mucha participación del orde-

namiento textual que se mezcla con la fantasía y creatividad del 

autor del texto. En otras palabras, el compilador, aparte de poner 

su nombre en el texto que no le pertenece y él aparece como au-

tor, ha reescrito el texto con fines literarios y ha puesto su ingenio 

y estilo literario. Este tipo de trabajos sirven para enaltecer al au-

tor del libro, más no es apropiado ser tomado en cuenta para los 

estudios de un verdadero registro de tradición oral. No obstante, 

el investigador tiene la responsabilidad de hacer algo frente a los 

vacíos existentes. Sabemos que todo texto oral cuando pasa al es-

crito sufre modificaciones. Por tanto, se recomienda sistematizar 

los textos solo con el objetivo de darle “coherencia de trama” y eso 

se hace cuidadosamente completando algunos vacíos, haciendo 

más coherente la narración, corrigiendo los yerros. Si las interjec-

ciones y onomatopeyas funcionan en la narración, no se tiene por 

qué excluirlas; por el contrario, deben ir en la trama, porque eso 

identifica al narrador oral.

Muchas veces solo recoges fragmentos de textos; entonces en este 

proceso te das cuenta que falta algo, no concuerdan los desenla-

ces, falta personajes o el informante dejó de contar sobre un per-



99

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

sonaje, por olvido, o mezcló personajes de un texto con el otro; 

en fin. Todo ese problema de coherencia textual es lo que inte-

resa al equipo investigador. Por tanto, si hay vacíos, se volverá 

en el informante y se le preguntará cosas precisas; por ejemplo: 

¿Cómo se llamaba el viejito que iba al río a conversar con el dia-

blo?, ¿Cómo se llama ese lugar donde está la laguna encantada?, 

¿Qué pasó después con esos pequeños que fueron encontrados 

por la bruja mala?; Así, podemos completar la tradición oral con 

coherencia interna, procurando que en dicho texto se “narra 

una historia” y no se deje suelto o a libre albedrío del lector.

Asimismo, es importante cuidar los detalles. Muchos narradores 

pueden abusar de hipocorísticos cuando nombran a las perso-

nas (“Juanacha” en vez de Juana), éstas deben respetarse, por-

que en el mundo andino, muchos habitantes todavía tienen la 

“conciencia quechua” y hacen uso a la vez del quechuañol, o 

español quechuizado, y éstas, de ninguna manera pueden ser 

tomadas como “yerros gramaticales”; por el contrario, ubicando 

con esas expresiones, le da sentido a la narración, se siente más 

cerca la presencia de un narrador oral; en cambio, se piensas 

que “corrigiendo todo eso” están haciendo bien, te equivocas, el 

lector, cuando lea el texto, sentirá más la presencia de la voz del 

compilador, antes que la voz del narrador oral. 

También se debe conservar el uso de muletillas (ummmmmm, 

waooo, etc.) cuando son parte del texto y funcionan en la cohe-

rencia de la historia; eso representa al narrador oral y al instan-

te de su comunicación; se hace más auténtico el texto y toma 

mayor importancia el tono y acento del narrador oral. Sin em-

bargo, cuando hay un abuso de esas formas, es necesario ob-

viar las que no funcionan en el texto y son un “estorbo” para la 

comprensión del texto” (un ejemplo, tuvimos en una narración 

que el informante abusó casi 50 veces la palabra “entonces) En 

estos casos hay que eliminar muchas de ellas para no caer en el 

lenguaje pleonástico y así hacer cansar al lector.

Finalmente, en esta segunda etapa, se selecciona los mejores 

textos orales para su publicación. Hay que entender que no todos 

los textos recogidos por los informantes son materia de publica-

ción, muchos quedan solo en esta segunda etapa porque quizá 



100

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

no reúnan los elementos básicos de una trama con fines estricta-

mente literarios; o quizá solo son fragmentos. El grupo investigador 

selecciona cuidadosamente los textos. Lo ideal es publicar solo los 

textos que merecen leerse y que tengan los mínimos elementos de 

una trama, donde se percibe una historia; una canción, una poe-

sía en el idioma nativo, una anécdota interesante, un testimonio 

de vida; Mejor dicho, que cumpla con lo básico de una intención 

estética. Se puede optar por seleccionar por temas; seleccionar-

las por: cuentos orales, anecdotarios, mitos, leyendas, sentencias, 

historias de vida; por fechas o momentos históricos, por géneros: 

poesía, narrativa, etc. Eso depende de las metas planteadas por 

los investigadores.

3.6.4. Corrección de estilo

Es un proceso más profesional por expertos, por gente especiali-

zada en gramática, sintaxis, semántica; generalmente se hace con 

fines de publicación. Si la intención es publicar, entonces, nece-

sariamente tiene que pasar por una corrección de estilo” que se 

ocupa de corregir los yerros gramaticales y la coherencia del texto, 

porque estas estrategias están orientadas desde la condición de 

literatura de tradición oral. En nuestra experiencia, nuestro tra-

bajo tuvo fines de publicación, para el cual, la decisión del grupo 

investigador ha sido seleccionar cuidadosamente todos los textos 

sistematizados y escogido solo aquellos que merecen publicarse. 

La decisión de publicar está en manos del investigador si quiere 

hacerlo todo el trabajo en conjunto o solo aquellos textos seleccio-

nados. En nuestro caso, sólo escogimos para publicación aquellos 

textos que consideramos aptos para publicación, varios de ellos 

han quedado en el registro. En el primer tomo de Tradición oral de 

la provincia de Pasco (2020), hemos publicado 92 historias y en 

el segundo tomo (2020) cien historias, todas inéditas que no han 

sido fijadas en la escritura anteriormente.

Todos nuestros libros publicados han pasado por el sistema de 

“corrección de estilo” y en eso ha existido el cuidado de la edición 

para que el libro cumpla con los estándares de publicación adecua-

dos y a la vez en una editorial de prestigio nacional.



101

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

3.7. El compromiso ético

Los procesos de investigación en tradición oral deben respetar los 

códigos de ética, generalmente para cumplir con los narradores 

orales. Ya en el Perú existen normas de integridad científica y có-

digos de ética para el investigador donde se expone las responsabi-

lidades que debe asumir un investigador cuando hace trabajos con 

personas y con animales. Por ello, cuando se registra el texto del 

informante, es necesario que el nombre del informante se registre 

en la publicación, que se ubique su versión del texto, explicar inclu-

so la fecha, lugar en la cual ha sido recogido dicha fuente. Con ello, 

le damos los créditos de su versión. Hay que tener presente que el 

equipo investigador “no es el autor de las historias” sino que recoge 

la tradición oral y esa versión recogida tiene que ir con el nombre 

de la persona que contó la historia; así reivindicamos al informan-

te, le damos su lugar.

Por otro lado, siempre es recomendable no vulnerar el espacio pri-

vado del informante; cualquier decisión de grabar o filmar se tiene 

que hacer con la autorización y consentimiento de su persona; si 

hay negación, no hay que insistir, si no quieren que le graben, tam-

poco hay que insistir, para eso podemos utilizar la bitácora. Hay 

que respetar su tiempo y su prudencia, hay que acomodarse a su 

horario y su predisposición. Cuando se crea un clima de empatía 

entre el entrevistador y el entrevistado, es allí cuando se recoge 

las historias con mayor originalidad e ingenio; en cambio cuando 

vulneras su tranquilidad, el informante puede aceptarte, pero lo 

hace por compromiso y no quedar mal y te contará recortando las 

historias, no te expondrá los detalles, lo hará “por cumplir” y eso 

perjudica tu trabajo.

También hay que tener pericia y cuidado cuando uno se acerca al 

informante. Considerar un pago en efectivo para que la persona 

te proporcione información no es recomendable ni se debe usar. 

La correspondencia debe tener otro trato, con mayor reciprocidad, 

rescatar la amicalidad y para ello se puede llevar algunos presentes 



102

Capítulo III: Estrategias metodológicas para recopilar tradición oral

3.8. Consideraciones finales

Finalmente, estas estrategias metodológicas para recoger informa-

ción sobre tradición oral deben funcionar como un manual prácti-

co para todas las personas que se inician en este trabajo, extende-

mos que no solamente es válido para el equipo investigador, sino 

que se convierta en una herramienta para estudiantes, docentes 

de educación básica regular, docentes universitarios interesados en 

el tema, estudiantes de posgrado y toda persona interesada en el 

fenómeno literario. Hay que enfatizar que está dirigido con fines 

estrictamente literarios, mejor dicho, para recoger información de 

literatura de tradición oral; aquellos especializados en antropolo-

gía, etnología, lingüística, quizá puedan agregar otras estrategias. 

Dejamos este manual en sus manos y se convierta en una herra-

mienta activa para que puedas cumplir tu trabajo con mayor éxito.

como una bolsa de panes, galletas, atunes, etc.; algo que pueda 

beneficiar en el menor tiempo al entrevistado. Esa corresponden-

cia no debe tomarse como un pago, sino como un acto recíproco, 

sutil. Por ejemplo, invitarle a comer en algún lugar y allí entablar 

conversación es factible, dejarle algunos presentes si es que la oca-

sión amerita, se puede hacer; pero no como una obligación, sino 

como un acto solidario entre ambos.



103

4.1. información del trabajo de campo

En el año 2019, como docente investigador, presenté el proyec-

to de investigación titulado. “Didáctica activa de la tradición oral 

pasqueña en las I.E. Secundarias de Pasco” a la Universidad Na-

cional Daniel Alcides Carrión de Cerro de Pasco. El proyecto fue 

seleccionado como ganador en un concurso de proyectos con los 

siguientes integrantes:

David Elí Salazar Espinoza		  Responsable del Proyecto

Pablo Lenin La Madrid Vivar	Miembro

Teófilo Félix Valentín Melgarejo	 Miembro

Elsa Carmen Muñoz Romero	Miembro

El horizonte de tiempo planificado para este proyecto fue de tres 

años: Se pretendía recopilar tradición oral de los 29 distritos del 

departamento de Pasco. Para ello se programó dedicar un año 

a cada provincia. El trabajo se inició por la provincia de Pasco 

que tiene 13 distritos. Lo ideal era sacar un libro por cada distrito 

donde se publique todas las tradiciones orales de cada distrito. Se 

trabajó todo el año 2019 visitando las comunidades rurales de la 

provincia, se recogió información valiosa de muchos informantes. 

El resultado fue la publicación de dos libros: Tradición oral de la 

provincia de Pasco, Tomo I, (enero del 2020), Tradición oral de la 

provincia de Pasco, Tomo II, (noviembre del 2020). El grupo pri-

vilegió la publicación de narrativas orales, no se consideró poesía, 

sentencias, canciones etc. Dentro de la narrativa se clasificaron en 

cuentos, leyendas, mitos, testimonios de vida, relatos de personajes 

ilustres, entre otros. En el primer tomo se publicaron 92 textos de 

cinco distritos: Yarusyacán, Ticlacayán, Huariaca, Pallanchacra y 

CAPÍTULO IV
PRÁCTICAS DE RECOPILACIÓN DE 
TRADICIÓN ORAL



104

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Simón Bolívar. En el tomo II, se publicaron 100 textos orales, 

todos inéditos que corresponden a los distritos de Paucartambo, 

Huachón, Ninacaca, Vicco, Huayllay y Tinyahuarco. El tomo 

III está reservado para la publicación de la tradición oral de la 

ciudad de Cerro de Pasco que cubre dos distritos: Yanacancha 

y Chaupimarca. Lamentablemente, por la falta de apoyo de la 

universidad que no amplió el plazo de ejecución por unos tres 

años más, se frustró este trabajo que tiene un avance del 80%. 

La pandemia del COVID 19 nos tuvo dos años inoperativos que 

no se podía salir a campo; es así que todavía se tiene pendiente 

continuar con este trabajo. Como ejemplo, vamos a describir 

cómo se ha procedido al trabajo de recopilación de dos textos 

orales.



105

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

4.2. Registros del trabajo de campo

4.2.1. Tradición oral 1
a. Título inicial: El diablo de Cochacharao

1. Ficha técnica 

Clasificación: Cuento (X) Leyenda ( ) Mito ( ), Anecdotario ( ) Otro

2. Nombre de la historia

3. Texto

Un señor vivía con su hijito eran pobre, más antes no trabajaba mucho en la 

chacra, bueno el nombre es referente, entonces ellos por un río de truchas 

el venía a truchar casi diario para mantener a su hijo. Un día dice había una 

piedra y el pescador se queda dormido, entonces el pescador despierta ya 

no estaba ahí, estaba en otro sitio, el señor que pasó, dónde estoy seño-

ritas, están gringas guapas, gente están grandes, toda su piel está en otro 

Nombre del infor-

mante

Hipólito Robles

Fecha de la entrevista 28/06/2019

Nombre del entrevis-

tador

David Elí SALAZAR ESPINOZA

Edad 78 Lugar de 

nacimien-

to

Comunidad de Cochacharao - Ya-

rusyacán

Domicilio Comunidad de Cochacharao

Quién le contó este 

cuento

Sus abuelos

Nombre de los pa-

dres

Sebastián Robles

Ocupación Campesino

Circunstancias en 

que se produjo la in-

formación

Entrevista pactada en su chacra (queda a 15 minu-

tos de la población de Cochacharao)

Conoces a alguien 

que pueda darnos in-

formación

Varios, (los que conocí, algunos ya se han muerto). 

César Alcántara, Manuel Grijalva.



106

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

sitio, casi normal igual habrá impactado la vista, habrá sido otro la gente, 

hijo le quería bastante, has venido acá ya está triste allá, era un año un día, 

él ha estado como treinta días. Pero era como treinta años, él dice: vamos 

hacer una contrata para treinta días, treinta días estamos acá, esta cosa 

vamos hacer después de treinta días, vas a ir a tu pueblo visitar a tu familia.

Le dice el diablo entonces así, dice no comía vuestra comida, bueno, pero 

era comida grande, no papa, sino esa papa collota, todo era piedra; ahí 

entonces le sirve al muchacho, el señor dice sírvase, claro los demás ha 

comido, pero papa no ha podido pelar porque era piedra, pero cuando el 

señor mira, todos están comiendo como papa, pero él no puede comer, le 

dice entonces, ahí quedo, ya poco a poco se acostumbró. Después el dia-

blo le dice al hombre, ya con mi hija te vas a casar, tú eres trabajador, eres 

bueno, cumplido, todo eres, ya vamos a trabajar,  no quiere dice el joven, a 

la fuerza está queriendo hacer casar con su hija, ya bueno, vaya hijo ahora 

hijo, vas a ir a nuestra hacienda en nuestro terreno, está bosta leña todo 

está ahí, tu lleva mulos nomás y solo se va a cargar, tú vas a decir carga 

leña, va cargar leña, carga bosta, va cargar bosta, vas a decir y solo se va 

subir en la carga, al joven están llevando con sus hijas lejos, cargaba para 

que cocina, entonces verdad llega a ese sitio con su mulo, verdad dice están 

botados todas las leñas, bosta también está botado, él está juntando dice, 

pero no era leña y tampoco bosta; sino, la leña era todo de culebra secado 

cuero de culebra, con todo hueso había secado, ahora la bosta era todo 

sapos muertos secados y todo eso cargaba, pero él está viendo  bosta y 

leña, él dice ya todo han juntado como el ha dicho carga bosta solitito, está 

trepando, ya se han cargado ahí seguro ya están viniendo, ya años están 

viviendo. Así viene con su mula siete u ocho mulas tan trayendo leña, en-

tonces con zumbador están trayendo. y el de la mula por su nariz candela, 

está saliendo cuando hacía: “umm, umm”, candela está saliendo de atrás, 

también está saliendo candela, así está arriando, ya cerca ya los animales 

están en el ojo, llega el zumbador: “hay compadre, usted me ha latigado 

compadre, la mula empezó hablar, entonces se asustó, entonces como esta 

solo, como esta con sus hijas, seguían llegando, ya como ya está, entonces 

él también ya está cumpliendo treinta años. Para él está treinta días está 

triste ya, ahora ya estoy cumpliendo, ya me voy a ir ya hoy día  hijo, pero 

tenemos un acuerdo, como ahora te vas a irte, ya una apuesta si tú me ga-

nas te vas y todo mi riqueza te dejo y si yo gano  te quedas para siempre, 

ya no vas a regresar a tu pueblo; entonces ya, buen, mañana hacemos la 

apuesta y el hombre dice ¿qué será, qué cosa puede ser? ya amaneció, ya 

vuelve hacer la puesta al hombre le da botas de jebe: “tú me terminas esta 

botas a dos días, un día te suelto, él le hiso poner botas para que termines, 

entonces ya aceptó, yo que puedo hacer entonces, no puede al momento, 



107

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

yo para mañana puedo pensar ya entonces mañana vamos hacer enton-

ces el hombre piensa ahora yo voy hacer una apuesta con el pellejo una 

anilina negra, voy  a buscar entonces, yo le pinto pellejo blanco a negro 

y el negro legitimo para él y para mí el pintado teñido; entonces piensa y 

llega el tiempo, ya ahí están las botas y usted  me das y yo te doy una lana 

negra, te voy a dar y una lana negra, el diablo se había confundido lo que 

ha teñido es más negro y el original no era tan negro, entonces él se quedó 

con el pintado, con la lavaza se ha blanqueado, el otro negro original nada 

no ha despintado nada, entonces acá voy a ganar, bueno “quieres irte, 

yo te daré mi riqueza pero contigo nos vamos a comunicar, pero nunca 

a nadie avisas que estamos acá, a nadie, ni a tu señora, ni a tu hijo ni tu 

familia, ni nadie; entonces, ya yo no voy avisar.  cómo voy a regresar, ya 

entonces dice “ya te voy hacer sitio, pero en caso no vuelves si no cumples 

yo voy a vivir para siempre en tu cuerpo si tú hablas mi nombre y cómo 

has vivido todito lo que tengo  me haré regresar, yo no voy a avisar a na-

die hágame regresar entonces vamos a tal sitio cierra tu ojo” y ha hecho 

cerrar su ojo de nuevo y aparece en el sitio donde ha estado; entonces, él 

también treinta años ha pasado y levanta como desconocido, ya sus hijos 

están viejos, su señora también, él ha estado joven con la hija del diablo, 

y en otro sitio con la hija del diablo dejándole se ha venido por que le ha 

ganado la apuesta; entonces dice como una cajita de fosforo le ha dado 

ceniza, el diablo y le dice “tu vas a cuidar donde hay tu cocina tu casa por 

su ladito vas a guardar la ceniza, eso te va a dar producción” entonces, 

él, con cuidado está la ceniza. Entonces, verdad después que ya llega a su 

casa, entonces toca de noche y ya vuelto de treinta años y sale su hijo y le 

dice “¿a quién buscas? a tal fulano ¿quién eres, usted no avisa?, dice, y su 

hijitos ya eran viejitos, su esposa también bien acabada de su vida está y 

el hombre su esposo era joven treinta días nomas, pero era treinta años lo 

que ha dejado chibolito, ya treinta años, entonces dice ya al momento de 

hablar le dice “me conoces a mí”, “no conozco quien serás” le responde,  

no me conoces el señor también anciano quien será no conozco  yo soy tal 

fulano soy tu papa, cómo vas hacer mi papa, no creen,  piensan que era 

ratero, el joven ya treinta años han pasado entonces hospedaron sus hijos 

al papa entonces al siguiente día ya despertó, ya ha guardado su papa su 

cajita de fosforo  de ceniza y pusieron a lado de su cocina todo entonces le 

cuenta yo hijo treinta  he vivido  años en una ciudad,  lejos ,y ya he vuelto, 

ya ahora ya no voy a regresar, entonces como papa joven has regresado de 

allá están mirando bien y los hijos bien no conocen pues su señora más  o 

menos ya está conociendo pero en cambio los hijos no conocen están mi-

rando asustados, aquí allá entonces le cuenta última hora que no reconoce, 

así como han vivido y como ha pasado recién, creyeron que era su papa, 

entonces ya está un año está su casita pobre, entonces el señor donde que 



108

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Esta tradición es la transcripción realizada del audio a texto escri-

to. Como se menciona en la ficha técnica, la entrevista fue reali-

zada en la chacra del sr. Hipólito Robles, de 78 años, natural del 

pueblo de Cochacharao, distrito de Yarusyacán el 28 de junio del 

2019. Entrevista realizada por mi persona como responsable del 

proyecto de investigación “Didáctica de la tradición oral pasqueña 

en las I.E. Secundarias de Pasco” en la Universidad Nacional Da-

niel Alcides Carrión. Le pusimos un título provisional (El diablo de 

Cochacharao) porque se trataba de la imagen de un diablo andino 

para que quede registrado en la ficha, luego ya le cambiamos el 

título en la publicación definitiva. El primer trabajo que se hizo fue 

transcribir la grabación de audio a texto. Hemos preferido hacer la 

transcripción paso a paso, sin utilizar un programa o software de 

conversión de audio a texto para darle mayor fidelidad a la trans-

cripción se ha respetado los giros lingüísticos, su acento personal, 

sus interjecciones. Sólo hemos completado algunos vacíos y pala-

ha dicho ha guardado ceniza plata estaba cayendo plata en cantidad enton-

ces recogió plata, hicieron una casa, bueno, bueno, que nunca han visto 

gente aquellos tiempos, entonces si ya como ya diario plata, está saliendo, 

entonces sus hijos también con terno aparecieron señora que también es-

taba mal se mejoró a lo grande ya plata pues en cantidad entonces ya está 

tiempito ya rico tiene buena casa animales en cantidad ya había recuperado 

todo entonces ya la gente de donde como es señor donde has trabajado, 

todos preguntan “estuve en tal sitio y he ahorrado, llegaron una fecha no 

había dicho que tengo mina, que plata está cayendo, el diablo le había dado 

plata lo que ha ganado, entonces era ya rico pero era bueno compartía 

a todititos la gente ya iba a pedir daba plata y muchas cosas ya a última 

hora, un primo había un cumpleaños el diablo había encargado no vayas 

a meter ni en cumpleaños ni en fiesta tú vives conmigo y nada más enton-

ces, tanta exigencia había ido, entonces su señora entonces poco apoco 

se embriaga se huasquea, ahí le preguntan y conversan entre huasca y le 

cuenta el pasado buena vida ahora yo soy rico y además borracho llega a su 

casa. Siguiente día desaparecido, no había carnero ni casa había entonces 

el quedo anciano jodido ha cumplido lo que el diablo ha dicho si tú hablas 

me llevare todo entonces el ando mendigando tanto rico que estaba ando 

mendigando y murió. 

OBSERVACIONES:

INFORMANTE						                ENTREVISTADOR



109

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

bras mal pronunciadas por el narrador. Por ejemplo, el narrador, 

constantemente pronunciaba la palabra “julano”, refiriéndose a la 

persona, pero ortográficamente es “Fulano”; por tanto, es prefe-

rible hacer esta corrección. El hecho de que el narrador oral pro-

nuncie mal alguna palabra, no representa que no sepa del signi-

ficado de esa palabra. Sin embargo, muchos diminutivos (viejtito, 

chibolito, tiempito, entre otros) han sido transcritos de similar for-

ma, respetando la forma de narración que emplea el informante.

Sin embargo, como nuestro propósito de recopilación oral va des-

de la perspectiva literaria, o literatura de tradición oral, se prio-

riza la historia que se narra, ordenar la trama de acuerdo a esta 

perspectiva literaria sin alterar la esencia del texto. Aquí radica el 

trabajo de los compiladores. Se entiende que el texto oral va ser 

publicado para los lectores y eso involucra mucho cuidado, sin 

subestimar la conciencia del lector; por tanto, ese ordenamiento 

se denomina “sistematización del texto oral” y aquí los investiga-

dores ponen su ingenio, su rol tratando de captar la esencia del 

texto y captar el significado del texto. La versión final debe pasar 

por varias correcciones, varios ojos que lean para corregir si es 

que se presentan errores gramaticales o discursos incoherentes. 

Aquí presentamos el texto sistematizado de la misma historia que 

ha sido publicado en el libro Tradición Oral de la Provincia de Pas-

co, tomo I (2020).

b. Título final: El supay y el pescador (Versión publicada)

Cuando yo era niño, mi abuela me contó que en Cochacharao vi-

vía un señor con sus hijitos y su esposa, eran muy pobres y lo que 

trabajaban en la chacra no les alcanzaba para nada. El padre era 

un experto en pescar, por lo que la gente le conocía como “el pes-

cador”. Iba todos los días a truchar al río Tingo; mi abuela decía 

que en ese tiempo el río no estaba contaminado y que abundaban 

las truchas.

Un día que estaba truchando, el pescador se queda dormido en la 

orilla del río. Después de un rato despierta y se da con la sorpresa 

que ya no estaba en la orilla, si no en otro sitio. El pescador se 

dice: “¿Qué pasó?, ¿dónde estoy?” y en eso se aparecen varias 



110

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

mujeres rubias. “Estas gringas son guapas y altas, son gente gran-

de”, dice el pescador. Y, de un momento a otro, llega un hombre 

alto, con bigotes muy negros y le dice al pescador:

—Bienvenido a mi humilde hogar.

—¿Quién eres tú?, ¿quiénes son aquellas señoritas? —dice asom-

brado el pescador.

—Son mis hijas —le responde el hombre alto—, en cuanto a mí, 

después te diré quién soy.

Luego, ordena a una de sus hijas que atienda al hombre. La mujer 

le brinda comida y ropa, y todo el día es atendido por las chicas 

rubias. Al anochecer, el pescador quiere regresar a su casa y el 

hombre de bigotes negros le pide su anillo viejo para dejarlo ir y le 

dice que tiene que volver si es que quiere recuperar su anillo, para 

eso tenía que quedarse dormido nuevamente en la orilla del río. El 

pescador cierra sus ojos y aparece en la puerta de su casa. Su fa-

milia lo mira sorprendida, se entera que había estado un año fuera 

de su casa, pero él afirma que se ausentó solo por un día. Después 

de varios días, el asunto se olvida y todo vuelve a la normalidad.

 Mi abuelita decía que pasó un mes y nuevamente el pescador se 

quedó dormido cerca del río Tingo, apareciendo otra vez en la 

casa del hombre alto que le dice:

—Muy bien, cumpliste con tu promesa de regresar.

Y le devuelve su anillo viejo. Una de las mujeres rubias le da piedras 

en forma de collotas, afirmando que son papas para su alimenta-

ción y de su familia. El hombre regresa a su casa con las piedras 

y también se había demorado un año en regresar, pero él seguía 

afirmando que solo se había ido un día. Su esposa y sus hijos no 

sabían qué decir, pero se alegraron al ver las papas y empiezan a 

comerlas, y cuando él intenta comer no puede porque en vez de 

papas muerde piedras, mientras su familia comía normalmente las 

papas.

Al día siguiente, el pescador intrigado por las piedras se duerme 

a propósito en la orilla del río y aparece en el lugar donde vivía 

el hombre alto con sus hijas rubias. El hombre extraño le dice al 



111

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

pescador:

—Has demostrado que eres una persona muy mala, porque los 

malos no pueden comer piedras y además, no te da pena abando-

nar a tu familia como tú lo haces. Por eso te vas a casar con una 

de mis hijas.

—Eso es mentira —responde el pescador—, yo trucho todos los 

días para alimentar a mis hijos y esposa, y no los he abandonado.

—No te has dado cuenta que los has abandonado por dos años. 

Aquí en mi reino un día es un año. Yo soy el supay y tú serás mi 

yerno porque te necesito para mis planes. Vas a ir con mi hija, tu 

futura esposa, a mi hacienda. Allí en nuestro terreno hay bastante 

bosta y leña.

Mi abuela nos contaba que el pescador respondió de esta manera:

—Yo tengo mi esposa, no puedo casarme con una de tus hijas. 

Entonces, el diablo le dijo:

—Ya que no quieres casarte con una de mis hijas, te vas a quedar 

aquí por treinta días. Vas a ir a nuestra hacienda con mis hijas, allí 

vas a cargar leña y bosta en varias mulas que están allí. Solo vas a 

ordenar y la bosta con la leña van a subir al lomo de las mulas. Vas 

decir “carga leña, carga bosta” y solas se van a cargar.

—Por favor, ¿treinta días son treinta años? ¡Déjame ir! Te puedo 

traer las mejores truchas —suplicaba el pescador.

El diablo no le hizo caso y se fue. Entonces, aparecen varias mulas 

y una de las hijas del diablo le ordena que le siga a su hacienda. 

Caminan cerca de una hora y llegan a la hacienda donde había 

bastante bosta y leña botada por todo el suelo. El pescador ordena 

a la bosta y a la leña que suban a los lomos de las mulas diciendo 

“carga leña, carga bosta”; en ese momento, se da cuenta que las 

leñas eran culebras muertas y secas, y las bostas eran sapos muer-

tos; le entra el miedo, la mujer lo mira y la obliga a juntar toda la 

leña y la bosta. Vuelven con siete u ocho mulas cargadas de leña y 

bosta. Una de las mulas no quiere avanzar por lo que el pescador 

con zumbador la golpea y sucede algo inesperado, empieza a salir 

candela por la nariz de la mula, que dice:



112

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

—Ay compadre, usted me está castigando por gusto, no ves que 

estoy cansada.

El pescador asustado mira como habla la mula y no le responde.

Llegan a la casa del supay quien dice:

—Pasado mañana se cumplirán los treinta días y te quedarás para 

siempre conmigo, a menos que hagamos una apuesta. Si tú me 

ganas, puedes volver a tu hogar, si pierdes, te quedas a servirme 

como mi esclavo. Si me ganas te llevas mi riqueza.

—Acepto —dijo el pescador.

El supay se fue y volvió con un par de botas de jebe y se lo entregó 

al pescador diciendo:

—Tienes dos días para que termines de gastar las botas. Esa es 

la prueba que te doy. Si lo logras te vas de aquí; si no, serás mi 

esclavo.

El hombre piensa toda la noche cómo gastará las botas y en cuál 

va a ser la prueba que él debe presentar al diablo. Mi abuela con-

taba que el pescador buscó un pellejo blanco, que lo pintó con ani-

lina negra y un pellejo negro. Le muestra al diablo los dos pellejos 

y le dice:

—Si logras despintar uno de estos pellejos ganas la apuesta.

El diablo escoge el pellejo negro, mientras el pescador se queda 

con el teñido. El cochacharino va donde la mula que bota candela 

por su nariz y le pide que queme sus botas. Se presenta donde el 

supay y le muestra las botas gastadas. Luego le dice que despinte 

el pellejo negro, el diablo no puede hacerlo, en cambio el pescador 

logra despintar su pellejo ya que era el teñido y alegre le dice:

—Señor supay, he ganado la apuesta, así que déjeme ir a mi ho-

gar.

Yo le pregunté a mi abuelita si el diablo cumplió con su promesa y 

ella me dijo que sí, pero le advirtió al pescador que a nadie debía 

avisar que ha vivido en su casa.

—Ni a tu esposa ni a tus hijos debes decirle que me has conocido. 



113

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

Si lo haces yo voy a vivir para siempre en tu cuerpo. Si tú hablas 

mi nombre y que has vivido conmigo te va a ir muy mal —le dijo.

Antes que el pescador se vaya, el diablo le entregó una cajita como 

de fósforo, en la que había ceniza y le dice:

—Vas a guardar la ceniza en una ranura de tu cocina. La ceniza te 

va a dar producción.

Y diciendo esto le pide que cierre sus ojos. El pescador aparece de 

noche en su casa y toca la puerta, había vuelto después de treinta 

años. Sale su hijo y le dice a quién busca. Lo había desconocido, 

sus hijos ya eran adultos, entonces sale su esposa bien acabada y 

tampoco lo reconoce. El pescador entra a la casa y le cuenta que 

ha vivido en una ciudad lejana, entonces su esposa le reconoce, se 

abrazan y lloran. A medianoche, el pescador esconde la cajita al 

lado de su cocina. Al día siguiente, les cuenta con mentiras dónde 

estuvo, pero les muestra las riquezas que ha traído y la familia po-

bre se convierte en gente de plata.

El pescador era un hombre muy bueno y ayudaba a la gente que lo 

necesitaba. Un día, en el cumpleaños de su primo, se embriaga, se 

huasquea y ahí le preguntan cómo había hecho para tener mucha 

plata. Entre huasca y huasca les cuenta todo lo que ha pasado con 

el supay. Ya borracho se va a su casa y cuando llega no encuentra 

a nadie; sus hijos y su mujer desaparecieron, todos sus animales 

también. Su casa era una chocita.

Él quedó convertido en un anciano jodido, así decía mi abuela. El 

diablo cumplió con su promesa y el pescador mendigó hasta que 

murió. 



114

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Hipólito Robles, entrevistado por David Elí Salazar 

Espinoza



115

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

4.2.2. Tradición oral 2
a. Título inicial: Historia del condenado

1. Ficha técnica 

Clasificación: Cuento (X) Leyenda ( ) Mito ( ), Anecdotario ( ) Otro

2. Nombre de la historia

3. Texto

En Jachahuanca, que está en Auquinmarca que pertenece al distrito de 

Paucartambo, había un hombre que le decían condenado, porque se vestía 

como condenado.  De noche nomás andaba de condenado con la intención 

de robar. Esa era su finalidad, para que roba. Cuando aparecía de noche, 

la gente se asustaba mucho y abandonaba su casa dejando vacío, entonces 

entraba el condenado para que robe y así pasaba sus días, pero ya último lo 

descubrieron, casi lo linchan, lo capturaron los hombres que lo divisaron de 

noche, lo trajeron enmarrocado acá, lo trajeron de Jachahuanca, ahí vivía 

él, se llamaba Velázquez: jacha por (rama) huanca por (roca). En Paucar-

tambo lo castigaron de día porque había robo bastante ya después aparece 

asaltante, él era como el primer asaltante, eso fue en los años 1950, lo 

hicieron pasear desnudo y lo mandaron a la cárcel de Cerro de Pasco, para 

eso ya había robado bastante, asaltos a casa, todo con el cuento del con-

denado, ya la gente de miedo se escondía se escapaban por el condenado. 

Nombre del informante Serafín Lugo Rodríguez 

Fecha de la entrevista 6 de octubre del 2010

Nombre del entrevista-

dor

Elsa Carmen MUÑOZ ROMERO

Edad 76 Lugar de naci-

miento

Paucartambo 

Domicilio Caserío de Auquinmarca (Paucartampo)

Quién le contó este 

cuento

Mis padres cuando era niño

Nombre de los padres César Lugo

Ocupación Agricultor

Circunstancias en que 

se produjo la informa-

ción

Entrevista en el cementerio de Auquinmarca 

(Paucartambo)

Conoces a alguien que 

pueda darnos informa-

ción

Mis tíos: Julio y Leoncio Lugo

Historia del condenado



116

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

La entrevista fue realizada por Elsa Carmen Muñoz Romero al se-

ñor Serafín Lugo Rodríguez en el cementerio del centro poblado 

de Auquinmarca, distrito de Paucartambo (Pasco) el 6 de octubre 

del 2020. Este texto fue publicado en el libro Tradición oral de la 

provincia de Pasco, Tomo II (noviembre del 2020). Encontramos 

en el texto algunos vacíos para completar la historia, luego de las 

preguntas anotadas en la bitácora, le volvimos a preguntar al in-

formante información precisa para completar la historia, que nos 

proporcionó en una segunda entrevista. Con ese material se ha 

procedido a sistematizar la historia, cuya redacción final y publica-

da fue el siguiente.

b. Título final: El condenado ladrón (Versión publicada)

En un tiempo, por estos lugares de Paucartambo, Auquinmarca, 

Huallamayo y demás caseríos había un hombre que vivía en un 

lugar llamado Jachahuanca al que lo conocían como “condena-

do”, pero le decían así, no porque en verdad era un condenado, 

que había resucitado de muerto; sino porque se vestía como con-

denado, andaba solo de noche y para eso se vestía con su túnica 

blanca, usaba máscara negra de calavera y con un palo alzaba la 

sábana y se veían más grande, como de dos metros para arriba. 

Ha hecho asustar a mucha gente cuando en la noche se topaba 

con él, al verle así, escapaban dejando sus cosas y todo. Esto era 

lo que buscaba ese hombre, creo que era un tal Velásquez, usaba 

toda la vestidura del condenado para robar, andaba despacio por 

las calles oscuras, hacía asustar a la gente y eso aprovechaba para 

robar, se metía a las casas, agarraba las cosas que se encuentra y 

luego huía. Cuentan que un día, abrió el zaguán de una casa en las 

Todavía, después de que salió de la cárcel, se convirtió en un asaltante bien 

conocido. Ese era el tal Velásquez.

OBSERVACIONES: Al informante lo encontramos en el Cementerio del 

distrito de Auquinmarca (Paucartambo), gracias a que nos acompañó su so-

brina Mayté Ayala, allí le realizamos la primera parte de la entrevista, luego 

pasamos a su casa donde completó la información.

 INFORMANTE						               ENTREVISTADOR



117

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

3 Versión de Serafín Lugo Rodríguez, recogido en la comunidad de Auquinmarca (Paucartambo, el 6 de octubre del 
2020

afueras del pueblo, una pareja ya entrada en años había salido a su patio 

de noche para desaguar, en eso ven en una esquina un bulto que se mo-

vía, ahí apareció el condenado y la pareja escapó con la ropa que tenían 

dejando su casa abierta. El condenado ingresó a la casa y se llevó varias 

cosas. Cuando la pareja regresó encontró que habían robado su casa; 

pero se preguntaban ¿quién sabía que la casa había estado abierta si era 

de noche y casi nadie caminaba por ese lado? En otra oportunidad, su-

cedió lo mismo con una pareja de ancianos, la abuelita se desmayó de 

susto y ahí aprovechó el condenado para ingresar a la casa y apoderarse 

de varios objetos. El comentario se hizo en el pueblo, todos hablaban que 

en la oscuridad se veían aun condenado, otros se compadecieron ¿de 

quién su alma será? Dijeron; pero lo curioso era que las cosas se seguían 

perdiendo de las casas. Entonces, la gente sospechó. Los pobladores se 

pusieron de acuerdo para que lo vigilen. Una noche cuando se aprestaba 

a cometer una de sus fechorías, la gente divisó al condenado, se escon-

dieron, empezaron a seguirlo y cuando se descuidó, la gente por atrás lo 

atraparon. Se dieron cuenta que era un tal Velásquez, ladrón bien cono-

cido en el pueblo, la gente lo linchó, le dieron golpe y él, desde el suelo 

suplicaba perdón. La gente le dio bien feo su golpe al condenado ladrón. 

Luego lo trajeron enmarrocado de Jachohuanca. Ahí vivía el ladrón. Lo 

amarraron en la plaza y lo castigaron de día para que escarmiente. Le hi-

cieron confesar todo, a qué casa y a qué personas había robado. y desde 

ahí se acabaron los robos por toda esa zona, lo hicieron pasear desnudo 

y lo mandaron a la cárcel de Cerro de Pasco; para eso ya había robado 

bastante, entrado a las casas, todo con el cuento del condenado. Estos 

hechos ocurrieron en los años de 1950. Después que salió de la cárcel, 

se convirtió en un asaltante muy conocido por estas zonas, pero siempre 

cuando había noticias de él le llamaban el condenado ladrón.3

Aquí presentamos la imagen de la publicación en el libro:



118

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Elsa Carmen Muñoz Romero, entrevistando al señor Se-

rafín Lugo Rodríguez



119

Capítulo IV: Prácticas de recopilación de tradición oral

David Elí Salazar Espinoza entrevistando a Serafín 

Lugo Rodríguez

CONCLUSIONES

El libro es el resultado de la revisión bibliográfica especializada de 

los estudiosos sobre tradición oral, de la consulta a autores que 

han hecho este tipo de trabajos, especialmente hispanoamerica-

nos. Asimismo, es fruto de la experiencia de trabajo de campo que 

se ha realizado en la recopilación de tradición oral como respon-

sable e integrante de un proyecto de investigación que ha dado 

como resultado la publicación de dos libros. Intenta ser un texto de 

consulta para todas las personas que se interesen en recoger tex-

tos orales de la población bajo un método, guiado por estrategias 

que le van ayudar en su trabajo. No intenta reemplazar a ningún 

manual ni técnicas que algunos estudiosos han planteado, sino 

que, pretende ser una guía de ayuda para estudiantes, docentes, 

especialistas en el fenómeno de recoger textos orales.

Por otro lado, está orientado desde la perspectiva literaria, quie-

re decir recoger literatura de tradición oral donde se privilegia la 

trama del texto, especialmente de narrativa orales; no obstante, 



120

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

también con esta ayuda, se puede recoger poesías, canciones, sen-

tencias, testimonios, etc. No difiere en su técnica, lo que podría 

varias sería el género literario que se recoge. Sin embargo, los tex-

tos orales pueden servir también a estudiosos que intentan estudiar 

de otras disciplinas científicas como la antropología, la filología, la 

lingüística, entre otras.

Las estrategias que planteamos ya han sido ensayadas en la ex-

periencia nuestra, por lo tanto, con esa experiencia se valida su 

funcionalidad, su utilidad que se plantea ordenadamente desde la 

iniciación hasta la culminación que debe ser la publicación del tex-

to. Con ello, intentamos demostrar que las estrategias funcionan 

en la recopilación de tradición oral para llevar un mayor orden y 

sistematización del texto.

Finalmente, creemos que en todo momento hay que respetar los 

códigos de ética, la integridad científica, registrando a los infor-

mantes o narradores orales, ubicando su nombre y su versión en 

la publicación; con ello estamos afirmando que las historias que 

narran, pertenecen a la colectividad, a la comunidad y no a los 

compiladores. Ese respeto por las fuentes es clave en el trabajo sis-

temático de cualquier grupo de investigación. Por tanto, estimado 

lector, pónganse lo más pronto a recopilar tradición oral de sus co-

munidades o poblaciones urbanas o rurales, estamos seguros que 

este libro les va ser de mucha ayuda. Muchos éxitos en su trabajo 

y su investigación.



121

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

GALERÍA DE FOTOGRAFÍAS DE LOS AUTO-
RES REALIZANDO ENTREVISTAS A LOS NA-

RRADORES ORALES



122

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral



123

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral



124

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

REFERENCIAS

Arguedas, J. M. (1966). Dioses y hombres de Huarochirí. Museo 

Nacional de Historia / Universidad Nacional Mayor de San 

Marcos.

Arguedas, J. M. (1975). Formación de una cultura nacional indoa-

mericana. En Obras completas (Vol. 6, pp. 37–52). Horizonte.

Arriaga, P. J. de. (1968). La extirpación de la idolatría del Perú 

(Ed. de Henrique Urbano). Universidad Nacional Mayor de San 

Marcos.

Ballón Aguirre, E. (2006). Tradición oral peruana: literaturas an-

cestrales y populares. Fondo Editorial PUCP.

Ballón Aguirre, E. (1989). “La identidad lingüística y cultural pe-

ruana: bilingüismo y diglosia”. Peruvian Amazon, 17, 33-60.

Bauman, R. (1975). “Verbal art as performance”. American An-

thropologist, 77(2), 290–311.

Betanzos, J. de. (1551/1987). Suma y narración de los Incas (Ma-

ría del Carmen Martín Rubio, Ed.). Consejo Superior de Inves-

tigaciones Científicas.

Boas, F. (1914). The Mythology of the Bella Coola Indians. Smi-

thsonian Institution.

Camacho Ruán, J., & Zavala Gómez del Campo, M. (2018). Ma-

nual para la recolección de literatura de tradición oral. El Cole-

gio de San Luis.

Campbell, J. F. (1860–1862). Popular Tales of the West Highlands. 

Edmonston & Douglas Candido, A. (1988). O direito à literatu-

ra. In A. Candido, Vários escritos (pp. 169–191). Duas Cidades

Cieza de León, P. (1553/1986). Crónica del Perú (2 vols.). Fondo 

de Cultura Económica.

Civallero, E. (2008). Indigenous oral tradition in southern Latin 

America: A library’s effort to save sound and stories from silen-

ce. En Srinivasan, M. I. y Patnaik, S. The Indigenous Culture 

across the globe. Punjagutta. The ICFAI University Press. 

Cobo, B. (1653/1956). Historia del Nuevo Mundo (2 vols.). Bi-

blioteca de Autores Españoles.

Chonati, I. et. al (1978). Tradición oral peruana I. Hemerografía. 

Instituto Nacional de Cultura. 



125

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Duviols, P. (2003). Procesos y visitas de idolatrías: Cajatambo, siglo 

XVII. Cuzco: Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de 

Las Casas.

Espino Relucé, G. (2010). La literatura oral o la literatura de la tradición 

oral. Fondo Editorial de la Universidad Nacional Mayor de San Mar-

cos.

Espino Relucé, G. (2003). Tradición oral, culturas peruanas: una invita-

ción al debate. Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Espino Relucé, G. (2001). “Tradición oral y memoria colectiva indígena 

(indigenista) en nuestra comunidad indígena”. Letras, 72(104), 85–

104. Universidad Nacional Mayor de San Marcos. https://revista.

letras.unmsm.edu.pe/index.php/le/article/view/1498

Finnegan, R. H. (1970). Oral literature in Africa. Oxford University Pres.

Granados, B. y Cortés, S. (2’18). Laboratoro de Materiales Orales. 

ENES. Morelia, UNAM. https://www.elem.mx/literatura_oral

Garcilaso de la Vega, I. (1609/1991). Comentarios reales de los incas. 

Fondo de Cultura Económica.

Grimm, J. y W. (2017). Cuentos de los hermanos Grimm. Madrid: Alian-

za Editorial.

Guamán Poma de Ayala, F. (1615/1980). Nueva corónica y buen go-

bierno. Siglo XXI Editores.

Huamán Manrique, I. (2012). La voz del trueno y el arco iris: literatu-

ra de Huancavelica. Fondo Editorial de la Universidad Nacional de 

Huancavelica. (Trabajo original publicado en 2000).

López-Baralt, M. (1990). Lo mágico y lo oral en la narrativa de José 

María Arguedas. Fondo Editorial de la PUCP.

Lord, A. B. (1960). The Singer of Tales. Cambridge. Harvard University 

PressMolina, C. de. (1575/1989). Relación de las fábulas y ritos de 

los Incas (Francisco Esteve Barba, Ed.). Historia 16.

Mamani, C. (1989). Metodología de la historia oral. HISBOL.

Matto de Turner, C. (1884). Tradiciones cuzqueñas. Cusco: Imprenta del 

Eco del Cuzco.

Medialab UNMSM. (2021, 14 de agosto). César Toro y la mitología fan-

tástica del Perú: Costa, Sierra y Selva. Universidad Nacional Mayor 

de San Marcos.

https://medialab.unmsm.edu.pe/chiqaqnews/cesar-toro-y-la-mitolo-

gia-fantastica-del-peru-costa-selva/

Ong, W. J. (1987). Oralidad y escritura: Tecnologías de la palabra (A. 



126

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Bixio, Trad.). Fondo de Cultura Económica. (Trabajo original 

publicado en 1982).

Ortiz, F. (1940). Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar: Ad-

vertencia de sus contrastes agrarios, económicos, históricos y 

sociales, su etnografía y su transculturación. Jesús Montero.

Parry, M. (1971). The making of Homeric verse: The collected 

papers of Milman Parry (A. Parry, Ed.). Clarendon Press.

Perrault, Ch. (1995) Cuentos completos. Ed. Jean Perrot. Ma-

drid. Cátedra.

Perrault, C. (2012). Cuentos de mamá ganso. Madrid: Alianza 

Editorial.

Pease, F. (1995). Los Incas: hombres de cobre. Lima: Fondo Edi-

torial UCP.

Pease, F. (1992). Mitos y utopías del Perú andino. Fondo Editorial 

PUCP.

Porras Barrenechea, R. (1949). Ricardo Palma. Estudio y antolo-

gía. Lima: Librería Internacional del Perú.

Propp, V. (1971). Morfología del cuento (2.ª ed., trad. de L. G. 

de Ferris). Fundamentos. (Obra original publicada en 1928).

Salazar, D. al et. (2020) Tradición oral de la provincia de Pasco, 

Tomo I. Editorial San Marcos.

Salazar, D. al et. (2020) Tradición oral de la provincia de Pasco, 

Tomo II. Editorial San Marcos.

Salinas y Córdova, B. de. (1957). Memorial de las historias del 

Nuevo Mundo, Pirú. Universidad Nacional Mayor de San Mar-

cos.

Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua, J. de. (1993). Rela-

ción de antigüedades deste reyno del Pirú (P. Duviols, Ed.). Mé-

xico: Fondo de Cultura Económica. (Obra original ca. 1613).

Taylor, G. (Ed.). (1987). Ritos y tradiciones de Huarochirí. Manus-

crito quechua de comienzos del siglo XVII. Lima: Instituto de 

Estudios Peruanos.

Tes, N. (2025). “Tradición oral – Qué es, características, función, 

ejemplos, historia, importancia y tipos”. Recuperado de: ht-

tps://definicion.de/tradicion-oral/

Titu Cusi Yupanqui. (1570/1916). Relación de la conquista del 

Perú y hechos del Inca Manco Inca (L. Valcárcel, Ed.). Librería 



127

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

e Imprenta Gil.

Titu Cusi Yupanqui. (2005). Instrucción al licenciado Lope García 

de Castro (C. Lomné, Ed.). Quito: Abya-Yala. (Obra original 

publicada en 1570).

Todorov, T. (1981). Introducción a la literatura fantástica. (Edición 

en español). Premia Editora.

Toro Montalvo, C. (1997). Mitos y leyendas del Perú. Tomos I-III: 

Costa, Sierra, Selva. A.F.A. Editores.

Vansina, J. (1985). Oral tradition as history. University of Wiscon-

sin Press.

Zavala, M. y Camacho, A. (2018) Manual para la recolección de 

literatura de tradición oral. Colegio San Luis de Potosí. 



128

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

SOBRE LOS AUTORES

David Elí Salazar Espinoza
Doctor en Literatura Peruana y Latinoamericana por 
la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú. 
Realizó estudios de posdoctorado en Investigación Crí-
tica y Epistemología Social en el Centro de Estudios 
Latinoamericanos de Educación Inclusiva (CELEI), Chi-
le en convenio con la Universidad Nacional del Centro 
del Perú. Docente investigador del RENACYT – CON-
CYTEC, nivel III. Ha sido responsable del Proyecto de 
investigación “Didáctica activa de la tradición oral pas-

queña en las I.E. secundarias de Pasco” (2019 – 2022) UNDAC. Seleccio-
nado por el Ministerio de Cultura para representar al Perú en la 35° Feria 
Internacional de libro de Guadalajara-México (2021). En las investigaciones 
literarias ha publicado los libros: Discursos de socavón (2006). Proceso de la 
literatura pasqueña Tomo I, poesía (2014), Proceso de la literatura pasque-
ña Tomo II, Narrativa (2016). Tradición oral de la provincia de Pasco Tomo 
I, primera edición (2020). Tradición oral de la provincia de Pasco, Tomo II, 
primera edición (2020) Estudio y crítica a La Odisea de la columna Pasco 
de Juan Antonio Martínez (segunda edición 2023). En la creación literaria 
ha publicado los cuentos: Allá abajo (1992), Las botas de jebe (1994) y los 
libros Destinos inciertos (1998), Al fi¬lo de la Muralla (2021). Es autor de 
varios artículos cientí¬ficos en revistas indizadas en Scopus, WoS, SciELO, 
Redalyc y Latindex. Ponente en varios países como: Ecuador (2007), Chile 
(2008) Israel (2010) Colombia (2017-2018), México (2019, 2021, 2022). 
Condecorado varias veces por el Congreso de la República (2014, 2015, 
2019), el Municipio Provincial de Pasco (2011, 2014, 2019, 2021), el Mu-
nicipio Distrital de Yanacancha (2009, 2010, 2015, 2021) por su produc-
ción literaria. Fue becario a Israel (2010) y tuvo una corta estadía en Egip-
to (2010). Es Vicepresidente de Investigación de la Universidad Nacional 
Autónoma Altoandina de Tarma y docente de Posgrado de la Universidad 
Nacional Daniel Alcides Carrión de Cerro de Pasco.



129

Tejiendo memorias: estrategias para recopilar literatura de tradición oral

Elsa Carmen Muñoz Romero
Doctora en Ciencias de la Educación por la Universidad 
Nacional Daniel Alcides Carrión, Magister en Investiga-
ción y Tecnología Educativa. Docente RENACYT, ni-
vel VII Tiene estudios de diplomado en Gestión de Re-
cursos Naturales y Evaluación del Impacto Ambiental, 
2015. Es co-autora de los artículos cientícos indizados 
en la base de Scopus “validez interna y conabilidad de 
la prueba GAD-7 en Latinoamérica” (2025), Invarianza 
factorial de la escala de trastorno de ansiedad genera-

lizada (GAD-7) en Latinoamérica y el Caribe. Es co-autora de los libros: 
Tradición Oral de la provincia de Pasco, Tomo I, primera edición (2020), 
Tradición oral de la provincia de Pasco, Tomo II, segunda edición (2020). 
Sus investigaciones giran en torno a las ciencias naturales, ecología, me-
dio ambiente, contaminación ambiental, políticas educativas ambientales, 
tradición oral y conductas del adulto mayor y salud mental. Actualmente es 
docente principal de la Escuela Profesional de Educación Primaria, Facultad 
de Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional Daniel Alcides Ca-
rrión de Cerro de Pasco.



El presente libro tiene el propósito de desarrollar un conjunto de estra-
tegias, pautas y técnicas para recopilar literatura de tradición oral dirigi-
do a principiantes, investigadores, docentes, estudiantes universitarios e 
interesados en el fenómeno literario. Ante la poca bibliografía especiali-
zada referente al tema, se pretende, de alguna manera, llenar ese vacío 
para que los lectores e investigadores puedan abordar con éxito el 
recojo de información de los informantes a través de la entrevista a pro-
fundidad o el testimonio de vida de los narradores orales. Se presenta 
conceptos claves de la literatura de tradición oral en los aportes de Fin-
negan, Ong, Vansina, entre otros. Se desarrolla el marco de referencia 
sobre los trabajos de tradición oral que se han hecho en el mundo. En 
el Perú, rastreamos los aportes de los cronistas españoles, mestizos e 
indios, algunos estudios de la colonia. En la república se estudia a Ricar-
do Palma, Clorinda Matto, se resalta la figura de José María Arguedas, 
Francisco Izquierdo Ríos, Luis Valcárcel, Irma Chonati y su equipo 
investigador, Enrique Ballón, entre otros. Luego se desarrolla propia-
mente el trabajo de campo que es la propuesta de un conjunto de estra-
tegias orientadas para recopilar tradición oral. Se exige la exhaustividad 
y rigor académico para que los investigadores tengan éxito en su traba-
jo. Dichas estrategias se desarrollan desde antes de la investigación, en 
pleno trabajo de campo y el proceso de sistematización de la informa-
ción. Finalmente, mostramos prácticas de recopilación de tradición oral 
que han realizado los autores in situ. Con este libro pretendemos poner 
en valor los conceptos y las estrategias que proponemos sirvan como 
una guía para las investigaciones que deben emprender aquellos intere-
sados en recopilar tradición oral.

David Elí Salazar


	Tejiendo memorias
	Portada grande

	Tejiendo memorias reemplar.pdf
	Tejiendo memorias
	ContraportadaOf




